
        
            
                
            
        

    
Khai Thị 

Quyển 5 

Hòa Thượng Tuyên Hóa 

Ban Phiên Dịch Việt Ngữ 

Trường Ðại Học Pháp Giới 

Vạn Phật Thánh Thành 

Talmage, California 

Mục Lục 

Thông Suốt Mọi Pháp-Niệm Quán Âm ....................................................................................... 5 

Quán Thế Âm Bồ-tát Là Huynh Ðệ Của Chúng Ta ..................................................................... 9 

Khai Thị Thất A Di Ðà ...............................................................................................................17 

Qui Củ Thiền Thất .....................................................................................................................23 

Tham Thoại Ðầu-Dùng Vọng Tưởng Ðể Chế Phục Vọng Tưởng ..............................................27 

Chân Thật Tu Hành, Chớ Buông Lung ......................................................................................30 

Dùng Phương Pháp Ðiện Liệu Ðể Thanh Lọc Không Khí .........................................................35 

Ma Tới Ðể Giúp Quý Vị Tu Ðạo ................................................................................................44 

Tổ Sư Bồ Ðề Ðạt Ma Tới Trung Quốc .......................................................................................56 

Bí Quyết Khống Chế Vọng Tưởng ............................................................................................63 

Tham Thoại Ðầu .......................................................................................................................65 

Cảnh Giới Thiền ........................................................................................................................70 

Ngồi Thiền Có Thể Chấm Dứt Sinh Tử .....................................................................................75 

Tu Hành Cần Phải Nhẫn Nại .....................................................................................................78 

Tham Thiền là Phương Pháp Khai Ngộ ....................................................................................83 

Không Trừ Vọng Tưởng thì Chẳng Thể Khai Ngộ .....................................................................94 

Khai Ngộ Phải Ðược Ấn Chứng Mới Ðúng Pháp ......................................................................98 

Thiện, Ác Không Rời Một Niệm Ở Tâm Ta .............................................................................. 102 

Sự Tích Ngài Huyền Trang Ði Thiên Trúc Thỉnh Kinh ............................................................. 106 

Tham Thiền Phải Hồi Quang Phản Chiếu ............................................................................... 115 

Thiền Ðường Là Ðạo Tràng Tuyển Phật ................................................................................. 118 

Tham Thiền Là Thực Tập Lục Ðộ Ba-La-Mật .......................................................................... 122 

Sự Tích Xuất Gia Của Hòa Thượng Hư Vân .......................................................................... 127 

Sự Tích Xuất Gia Của Hòa Thượng Tuyên Hóa ..................................................................... 135 

Nhân Duyên Xuất Gia Của Hành Giả Quả Tá ......................................................................... 143 

2 

Nhân Duyên Xuất Gia Của Hành Giả Quả Thuấn ................................................................... 147 

Sáu Ðại Tông Chỉ Của Người Tu Ðạo ..................................................................................... 152 

Tham Miết Sẽ Tự Nhiên Khai Ngộ .......................................................................................... 155 

Tu Ðạo Không Nên Tranh Hơn ............................................................................................... 156 

Mục Ðích Của Người Tu Hành Là Thành Phật ........................................................................ 160 

Hãy Chấm Dứt Vọng Tưởng! .................................................................................................. 162 

Nhập Ðịnh Không Phải Là Ngủ ............................................................................................... 163 

Kinh Lăng Nghiêm Là Kinh Ngụy Tạo Chăng? ........................................................................ 165 

Phải Thực Tập Bát Nhã Ba La Mật Ða .................................................................................... 169 

Người Tu Hành Không Ðược Nói Dối ..................................................................................... 174 

Người Tu Hành Phải Chịu Khổ ............................................................................................... 176 

Trừ Vọng Tâm, Giữ Chân Tâm ............................................................................................... 179 

Khi Mê Thầy Ðộ, Khi Ngộ Tự Ðộ ............................................................................................. 181 

Tham Thiền Phải Khắc Phục "Cửa Ðau" ................................................................................. 185 

Thế Nào Là Ðủ Tư Cách Tham Thiền ..................................................................................... 188 

Thân Mang Bệnh Khổ Bởi Duyên Nào? .................................................................................. 188 

Tham Ðắm Cảnh Giới Thì Chiêu Cảm Ma Chướng ................................................................ 190 

Cảnh Giới Tứ Thiền Thiên ...................................................................................................... 192 

Bí Quyết Của Tham Thiền ...................................................................................................... 193 

Kiếm Báu Của Kim Cương Vương Chặt Ðứt Vọng Tưởng ..................................................... 194 

Sơ Lược về Hòa Thượng Tuyên Hóa ..................................................................................... 196 

Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển ........................................................................ 203 

3 

Kệ Khai Kinh 

Phật pháp rộng sâu rất nhiệm mầu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu, 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện rõ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 



4 

Thông Suốt Mọi Pháp-Niệm Quán Âm 

Từ vô lượng kiếp đến nay, chúng ta cứ sanh ra rồi chết đi, chết đi 

rồi lại sanh ra. Trải qua quãng thời gian dài có tới trăm ngàn vạn 

kiếp,  chúng  ta  vẫn  chưa  từng  gặp  được  Pháp-hội  Quán-Âm. 

Chính vì thế nên các thói hư tật xấu của chúng ta chẳng giảm bớt 

một mảy may, trong khi vô minh, phiền não thì lại mỗi ngày một 

gia tăng! Nay được gặp Pháp-hội Quán Thế Âm Bồ-tát, có thể nói 

rằng  nhờ  những  thiện  căn  chúng  ta  gieo  trồng  trong  vô  lượng 

kiếp về trước đã chín muồi cho nên chúng ta mới được tham gia 

một Pháp-hội vi diệu và bất khả tư nghị như thế này. Nếu không 

có  thiện  căn,  không  có  đức  hạnh,  thì  chẳng  thể  có  được  cơ  hội 

tham gia Quán-Âm Thất. Do đó, quý vị phải biết quý bảy ngày quý 

báu này mà đừng khởi vọng tưởng, đừng phí thời giờ. Nếu quý vị 

cứ  khởi  vọng  tưởng,  thì  có  tham  gia  Pháp-hội  cũng  như  không, 

bởi vì quý vị sẽ không đạt được một sự lợi ích nào cả! 

Mặc dù Pháp-hội này chỉ mới bắt đầu được hai hôm nay, tôi biết 

rằng có người đã thấy Bồ-tát, hào quang, hoặc những cảnh giới 

bất  khả  tư  nghị  hiện  ra;  và  cũng  có  người  sắp  được  mở  Ngũ 

nhãn  nữa.  Do  đó,  những  người  chưa  đạt  được  sự  lợi  ích  phải 

biết hổ thẹn, và chớ cho rằng bản thân mình không đạt được sự 

lợi ích thì người khác cũng giống như thế-không phải vậy đâu! 

Có thể nói rằng Chùa Kim Sơn là nơi "đãi cát tìm vàng"-những ai 

muốn tu hành thật sự thì không thể rời khỏi Chùa Kim Sơn bởi vì 

tìm  được  một  nơi  để  chân  chánh  tu  hành  thì  không  phải  dễ. 

Những  người  ở  Chùa  Kim  Sơn  đều  là  những  hành-giả  có  Ðạo-

tâm,  dù  lâm  vào  hoàn  cảnh  hết  sức  gian  khổ,  khó  khăn,  họ  vẫn 

tinh tấn dụng công tu hành. 

5 

Pháp-môn tu Ðạo thì có tới tám vạn bốn ngàn thứ và thứ nào quý 

vị cũng nên hiểu biết đôi chút, chứ đừng chỉ biết độc nhất có mỗi 

một thứ mà thôi. Nếu về pháp-môn nào quý vị cũng có được chút 

ít khái niệm thì dần dần quý vị sẽ hiểu được mọi các pháp-môn. 

Nếu  chỉ  hiểu  một  pháp-môn  thì  khó  mà  thể  hội  được  cảnh  giới 

"thâm sâu như biển cả" của Phật Pháp; và như thế, quý vị cũng 

chẳng  khác  gì  "kẻ  khờ  nhìn  trời  qua  ống  tre,"  cứ  đinh  ninh  rằng 

bầu trời chỉ lớn bằng miệng ống tre mà thôi! Nếu không dùng ống 

tre để  nhìn  thì  quý  vị  sẽ  thấy  bầu  trời  rộng  lớn  vô  cùng.  Do  đó, 

quý vị học Phật Pháp thì chớ nên chỉ biết về một pháp-môn duy 

nhất, mà cần phải thông suốt mọi pháp, hiểu rõ mọi pháp. 

Hiện  tại  chúng  ta  niệm  danh  hiệu  Quán-Âm  Bồ-tát,  đó  chính  là 

một phần của Phật Pháp vậy. Nếu quý vị chưa từng tu tập pháp-

môn này thì nhất định phải đến tham gia thử một phen; đừng nên 

chưa thử mà đã không chịu tu! Nếu có thể tham gia trọn vẹn bảy 

ngày  niệm  danh  hiệu  Quán-Âm  Bồ-tát  này,  thì  chắc  chắn  quý  vị 

sẽ  thâu  hoạch  được  nhiều  điều  lợi  ích  cho  cả  thân  lẫn  tâm.  Do 

đó,  quý  vị  chớ  nên  để  lỡ  dịp  may, đừng  bỏ  qua  cơ hội  hiếm  có 

trước mắt! 

Bậc Bồ-tát thì tu Lục độ Vạn hạnh. Lục độ chính là: 

1)   Bố  thí.  Bố  thí  tức  là  tự  chúng  ta  bố  thí  cho  người  khác,  chứ 

không phải là muốn người ta bố thí cho mình. 

2)   Nhẫn  nhục.  Qua  khóa  Quán-Âm  Thất  này  quý  vị  có  thể  biết 

được mình có khả năng nhẫn chịu hay không. Người có khả năng 

nhẫn  chịu  tất  sẽ  hoàn  tất  khóa  Quán-Âm  Thất  này  một  cách  mỹ 

mãn. Người không có khả năng nhẫn chịu thì suốt ngày chỉ toàn 

là khởi vọng tưởng, như: "Lát nữa mình phải đến nhà hàng nọ ăn 

6 

một bữa cho thật no nê mới được," hoặc là: "Mình cứ ở đây niệm 

danh hiệu Quán-Thế-Âm Bồ-tát thì có lợi gì đâu? Thật là vô ích! 

Thôi, mau mau đi về cho rồi!" 

Không có khả năng nhẫn nhịn, chịu đựng, thì không thể tu  Ðạo! 

Quý vị muốn tu phép ngồi Thiền, phép niệm danh hiệu Phật hoặc 

niệm danh hiệu  Quán-Thế-Âm Bồ-tát đều  được cả-bởi các pháp 

môn ấy là như nhau, hoàn toàn không có gì khác biệt. Bất luận tu 

theo  pháp  môn  nào,  chỉ  cần  có  lòng  nhẫn  nại  thì  quý  vị  sẽ  có 

được  sự  thành  tựu.  Nếu  không  có  lòng  nhẫn  nại  thì  pháp  môn 

nào quý vị cũng chẳng thể tu tập được! Người thiếu lòng nhẫn nại 

thì  luôn  luôn  cảm  thấy  thế  này  là  không  đúng,  thế  kia  là  không 

phải, việc gì cũng không vừa ý;  như vậy thì còn  tu gì được nữa 

chứ? 

Ðạo vốn không có ngã-kiến, không có sự chấp trước về cái "ngã"; 

do  đó,  người  nào  có  chấp  trước  thì  vĩnh  viễn  chẳng  thể  nào  tu 

Ðạo  được!  Có  người  nói:  "Tôi  muốn  tham  Thiền!"  Quý  vị  muốn 

tham  Thiền  ư?  Thế  thì  quý  vị  càng  cần  phải  có  lòng  nhẫn  nhục 

hơn nữa! 

3)   Trì  giới.  Trì  giới  tức  là:  "Chư  ác  mạc  tác,  Chúng  thiện  phụng 

hành." (Không làm điều ác, Chỉ làm việc lành.) 

4)   Tinh  tấn.  Tinh  tấn  có  nghĩa  là  siêng  năng,  không  lười  biếng, 

giải đãi. 

5)   Thiền-định.  Hiện  tại  chúng  ta  niệm  danh  hiệu  Quán-Thế-Âm 

Bồ-tát là cầu nguyện Ðức Quán-Thế-Âm Bồ-tát giúp chúng ta có 

được Thiền-định. 

7 

6)  Trí huệ. Một khi đã có Thiền-định, thì trí huệ sẽ nảy sanh. Do 

đó, sáu công hạnh này đều có quan hệ liên đới với nhau. 

Có người nói: "Tôi thích chuyên về tu Thiền-định." Vậy bây giờ tôi 

sẽ nói cho quý vị biết về cách tu Thiền-định. Một khi đã đặt chân 

vào  Thiền-đường  thì  bất  luận  thế  nào,  quý  vị  cũng  không  được 

rời  khỏi  Thiền-đường  nửa  bước!  Có  người  thắc  mắc:  "Nếu  bị 

bệnh  thì  phải  làm  sao?"  Bị  bệnh  thì  cứ  việc  bệnh  thôi!  Có  bệnh 

cũng vẫn phải tham Thiền như thường! 

"Thế  rủi  chết  thì  làm  sao?"  Chết  rồi  thì  xác  cũng  không  được 

mang ra khỏi Thiền-đường! Nếu có Thiền-sinh bị chết, thi hài của 

y sẽ  được nhét  vào dưới  một bục ngồi còn trống, và dù có sình 

thối cũng vẫn phải để ở đó chứ không được đem ra ngoài. Người 

chết cũng không được rời Thiền-đường! 

Có  người  nói:  "Như  thế  thì  có  khác  gì  bị  cầm  tù  đâu?"  Quý  vị 

tưởng  rằng  hiện  tại  quý  vị  không  phải  ở  tù  sao? Mọi  người  đều 

đang  bị  giam  hãm  trong  nhà  tù  của  chính  họ,  chẳng  qua  là  họ 

không tự ý thức được điều đó mà thôi! Tự-tánh của quý vị muốn 

thoát ra mà ra không được, muốn trở về cũng không về được. Hễ 

đi ra rồi thì không về lại được, mà hễ về rồi thì lại không thể thoát 

ra  được  nữa-như  thế  mà  gọi  là  "tự  do"  sao?  Thân  thể  của  mỗi 

người chính là một cái nhà tù; song, quý vị chưa hiểu được điều 

ấy! 

Trong khóa Thiền-thất, một khi đã vào Thiền-đường rồi thì không 

được bước chân ra khỏi cửa Thiền-đựờng nữa. Người nào đi ra 

thì sẽ bị ăn đòn-cây hương-bản sẽ vun vút trên đầu, trên lưng. Ðó 

là  trong  khóa  Thiền-thất.  Trong  khóa  Quán-Âm  Thất  cũng  thế-

8 

không ai được phép rời Phật-điện!  Người nào bất tuân thì sẽ bị 

ăn đòn, bởi vì, ai bảo quý vị đến đây làm gì!? 

Có người nói: "Tôi đọc được thông báo nên mới đến tham gia." 

Thế nhưng trong bản thông báo không nói rằng hễ đến đây rồi là 

có thể tự ý bỏ đi kia mà! Muốn đi thì cũng được, tuy nhiên quý vị 

phải thanh toán  chi phí ăn uống của mọi người rồi mới được đi; 

bằng  không,  quý  vị  không  thể  đi  được.  Tại  sao  vậy?  Bởi  vì  nếu 

quý  vị  bỏ  đi,  những  người  khác  thấy  thế  cũng  bắt  chước  quý  vị 

mà bỏ đi. Quý vị bỏ đi, người nọ bỏ đi, người kia cũng bỏ đi, rồi 

mọi  người  đều  bỏ  đi  hết-như  thế  là  quý  vị  "phá  hoại  đạo-tràng." 

Do đó, để khỏi mang tội "phá hoại đạo-tràng," quý vị phải trả tiền 

ăn của mọi người. Nếu quý vị trả không nổi thì tốt nhất là đừng bỏ 

đi! 

Quý vị đều có thiện duyên với nhau nên mới cùng đến Chùa Kim-

Sơn.  Nếu  không  có  thiện  duyên  thì  không  cách  gì  đặt  chân  tới 

ngưỡng  cửa  Chùa  Kim-Sơn  được.  Ðã  có  thiện  duyên  thì  mọi 

người chớ ngần ngại mà không kết bạn với nhau trong Pháp-hội 

Quán-Âm này. Quý vị hãy nâng đỡ lẫn nhau và cùng nhau tiến tới 

phía trước. Tới đâu? Tới nơi mà thâm tâm mọi người muốn tới. 

Mỗi chúng ta đều nên giúp đỡ người khác. Vì sao tôi nói như thế? 

Vì tôi e rằng quý vị sẽ bị lầm đường lạc lối! 

(Quán-Âm Thất, ngày 15 tháng 3 năm 1976) 

 

Quán Thế Âm Bồ-tát Là Huynh Ðệ Của Chúng Ta 

Chúng ta ngày ngày niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ-tát, song 

"Quán Thế Âm"  nghĩa là gì? "Quán" là quán xét  âm thanh  ở thế 

9 

gian. "Quán" cũng là nhìn, nhưng không phải nhìn bên ngoài, mà 

là nhìn tâm của chúng sanh, xem chúng sanh nào tâm không còn 

vọng tưởng lăng xăng. Không còn vọng tưởng, tâm rỗng không, 

tức là khai ngộ. Do đó nói rằng: 

"Thập phương cùng tụ hội, 

Ðồng học Pháp Vô-vi." 

Niệm danh hiệu Ðức Quán Thế Âm Bồ-tát cũng là một pháp vô vi. 

"Vô  vi"  là  không  làm  nhưng  chẳng  gì  là  không  làm-tức  là  dạy 

chúng ta chớ khởi vọng tưởng vậy. 

Khi quý vị niệm "Nam Mô Quán Thế Âm Bồ-tát" thì Quán Thế Âm 

Bồ-tát cũng niệm quý vị-hai bên cùng niệm nhau giống như quý vị 

nhớ  tưởng  người  thân,  thì  người  thân  của  quý  vị  cũng  nhớ  tới 

quý  vị  vậy.  Chúng  ta  và  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát,  từ  vô  lượng  kiếp 

đến nay, chính là bà con trong Ðạo-pháp, thân thích trong Phật-

pháp. Bà con kể từ lúc nào? Tính từ thời Ðức Phật A Di Ðà đấy! 

Ðức  Phật  A  Di  Ðà  là  Giáo-chủ  cõi  Cực  Lạc  ở  Tây  Phương  và 

cũng là sư-phụ của Quán Thế Âm Bồ-tát. Ðức Quán Thế Âm Bồ-

tát  giúp  Ðức  Di  Ðà  hoằng  dương  pháp  môn  Tịnh-Ðộ.  Chúng  ta 

chính  là  quý  vị  đồng  môn  với  Ðức  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát.  Ðức 

Quán Âm Bồ-tát là vị anh cả đối với tất cả chúng sanh nào chưa 

vãng sinh cõi Cực Lạc, và do đó, chúng sanh là em của Ngài. Nói 

như vậy thì rõ ràng Ngài và chúng ta là bà con rất gần. Do đó, hễ 

mình nhớ tới anh mình, thì anh mình cũng nhớ tới mình. Mình là 

em của Ðức Quán Âm, và Ðức Quán Âm là anh của mình. 

Có  người  nói:  "Tại  sao  Ðức  Quán  Âm  có  thể  là  anh  của  mình 

đặng?  Nói  như  vậy  chẳng  phải  là  quá  đáng  chăng?"  Chẳng 

những Ðức Quán Âm xem chúng ta như em, Ngài còn xem tất cả 

10 

chúng  sanh  là  em  út  cả.  Nếu  không  thế,  thì  sao  Ngài  lại  tầm 

thanh  cứu  khổ?  Vì  sao  hễ  chúng  sanh  gặp  khó  khăn,  Ngài  liền 

cứu  giúp?  Ðó  là  vì  Ngài  xem  chúng  sanh  như  tay  chân  ruột  thịt 

của Ngài vậy, cho nên Ngài mới không sợ gian khổ, đi cứu độ tất 

cả chúng sanh đang đau khổ ở cõi Ta Bà này. Vì thế quý vị chớ 

quên người anh trong Ðạo-pháp của mình-hễ chúng ta niệm một 

tiếng  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát,  Ðức  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát  cũng  liền 

nhớ niệm tới chúng ta. 

Khi  niệm  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát,  chính  là  chúng  ta  kêu 

gọi  người  anh  của  mình.  Khi  Ðức  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát  gọi  tên 

chúng ta, chính là Ngài gọi các đứa em, tức là các Bồ-tát tương 

lai, các vị Phật tương lai vậy. 

Nếu nhìn Quán Thế Âm Bồ-tát như vậy, chúng ta càng phải thành 

tâm,  càng  phải  khẩn  thiết  niệm  tên  người  anh  ruột  trong  Ðạo-

pháp  này,  chớ  để  lỡ  cơ  hội.  Khi  niệm  danh  hiệu  Ðức  Quán  Thế 

Âm Bồ-tát, quý vị chớ cúi đầu xuống mà phải ngước đầu lên, biểu 

thị  một  tinh  thần  dũng  mãnh,  tinh  tấn.  Chớ  làm  ra  vẻ  rũ  rượi,  lờ 

đờ. Khi Ðức Quán Thế Âm Bồ-tát thấy quý vị có tinh thần tinh tấn, 

Ngài  sẽ  nói  với  quý  vị  rằng:  "Hãy  mau  nắm  lấy  tay  ta!"  Thế  rồi, 

Ngài sẽ đưa quý vị tới thế giới Cực Lạc. 

Có người nghĩ vẩn vơ rằng: "Tại sao Ðức Quán Thế Âm Bồ-tát từ 

sáng  đến  tối  cứ  nhìn,  nhìn,  nhìn  hoài,  còn  tôi  thì  chẳng  được 

phép  nhìn  gì  cả?"  Quý  vị  "nhìn"  và  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát  "nhìn," 

hai cách nhìn khác nhau lắm! Ðức Quán Thế Âm Bồ-tát nhìn bên 

trong, còn quý vị thì nhìn ra ngoài. Ðức Quán Thế Âm Bồ-tát nhìn 

tự tánh. Tâm tánh của Ngài giống như màn ra-đa, hiện ra tất cả 

mọi  chúng  sanh.  Chúng  sanh  nào  có  vọng  tưởng  gì,  Ngài  đều 

biết  hết.  Ngài  nhìn  vào  màn  ra-đa  bên  trong,  khác  với  cái  nhìn 

11 

của quý vị. Bởi vì chúng sanh ở cách xa Ngài quá, tuy rằng Ngài 

có  ngàn  tay  ngàn  mắt,  song  nếu  dùng  để  nhìn  vô  lượng  chúng 

sanh thì cũng không đủ dùng, không đủ nhìn. Do đó Ngài mới hồi 

quang  phản  chiếu  (xoay  ngược  ánh  sáng  trí  huệ,  chiếu  rọi  tự 

tâm), phản văn  văn tự tánh (xoay ngược cái nghe, lắng nghe tự 

tánh).  Ngài  quan  sát  tự  tánh  của  chúng  sanh  xem  ai  là  kẻ  đang 

chịu khổ; rồi Ngài đi cứu độ chúng sanh ấy. Nhưng quý vị thì lại 

nhìn  ra  ngoài,  quên  bẵng  trí  huệ  căn  bản  của  mình.  Do  đó,  cái 

nhìn của quý vị với cái nhìn của Ngài hoàn toàn khác nhau. 

Có người lại nghĩ rằng: "Thầy ơi! Tôi không tin điều Thầy khai thị 

đâu!  Vì  sao  tôi  không  tin?  Vì  Thầy  nói  chúng  tôi  là  anh  em  với 

Quán  Thế  Âm  Bồ-tát,  song  Ngài  là  bậc  thánh  còn  chúng  tôi  là 

phàm  phu;  phàm  phu  làm  sao  có  thể  là  anh  em  với  bậc  thánh 

đặng? Ðiều này không hợp lý nên tôi không tin." Tốt lắm! Quý vị 

không tin cũng được, điều quý vị nói cũng có lý. Song, lý lẽ này 

thuộc  tri  kiến  của  kẻ  phàm;  bởi  vì  quý  vị  chưa  thâm  nhập  Kinh 

Tạng, nên chưa có trí huệ rộng sâu như biển. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy:  "Bồ-tát  suy  nghĩ  như  vầy:  Ta  với  chúng 

sanh, từ vô thủy kiếp tới nay đã từng là anh em, cha mẹ, chị em, 

vợ chồng với nhau." Quý vị nói quý vị không tin, chẳng qua là vì 

quý vị không hiểu rõ đạo lý Kinh Hoa Nghiêm đó thôi. 

Hơn nữa, chẳng những Bồ-tát nhìn chúng sanh như vậy mà ngay 

cả Phật, Ngài cũng xem chúng sanh "tất cả người nam là cha ta, 

tất cả người nữ là mẹ ta." Nếu Phật xem chúng sanh như cha mẹ 

thì tôi nói Quán Thế Âm Bồ-tát xem chúng sanh như anh em, có 

gì  là  không  hợp  lý?  Quý  vị  nói  quý  vị  không  tin,  đó  là  do  quý  vị 

không  đủ  trí huệ,  thiếu  kiến  thức  đó  thôi.  Hoặc  giả  cái  nhìn  của 

12 

quý  vị  quá  hạn  hẹp,  nên  quý  vị  mới  trở  nên  si  mê,  không  tin 

những gì tôi nói. 

Vì  sao  Phật  muốn  độ  chúng  sanh?  Vì  Ngài  quan  niệm   "tất  cả 

 người nam là cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta."  Vì cha mẹ Ngài 

đang  thọ  khổ  trong  lục  đạo  luân  hồi  nên  bất  luận  thế  nào,  Ngài 

cũng phải cứu họ, khiến họ được ly khổ đắc lạc. 

Mỗi ngày chúng ta đều niệm Quán Thế Âm Bồ-tát, đều lạy Quán 

Thế  Âm  Bồ-tát;  song  khi  Ngài  hiện  thân  trước  mặt  chúng  ta  thì 

chúng ta lại chẳng hay biết. Do  đó chúng sanh chúng ta thật rất 

đáng thương! Vì sao Quán Thế Âm Bồ-tát hiện ra trước mặt mà 

chúng ta không hay biết? Ðây là thử thách đối với chúng ta. Khi 

quý vị niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ-tát, quý vị phải học làm 

sao để được như Ngài vậy. Ðức Quán Thế Âm Bồ-tát thì có lòng 

đại từ, đại bi, đại nguyện, đại lực; do đó, khi niệm danh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ-tát, chúng ta phải học sao cho có lòng đại từ, đại bi, 

đại nguyện, đại lực - ai đối xử xấu với mình, mình chớ động tâm; 

ai mắng chửi mình, mình phải nhẫn lặng; ai đánh đập mình, mình 

hãy nhẫn chịu; thậm chí có ai giết hại mình, mình cũng phải chịu, 

coi như là trả nợ vậy! Thế nào là "trả nợ?" Ví như xưa kia mình 

không  chửi  rủa  ai,  thì  sẽ  không  ai  tới  chửi  rủa  mình;  xưa  mình 

không đánh đập ai, thì cũng chẳng ai lại đánh đập mình. Vì sao 

có kẻ tới chửi rủa, đánh đập hay giết hại mình? Bởi vì xưa kia, khi 

mình còn si mê, mình đã từng chửi rủa, đánh đập, giết hại người 

khác; do đó, kiếp này mình cần phải thanh toán cho sạch nợ nần 

xưa  kia.  Khi  xưa,  vì  si  mê  nên  mình  có  nợ  mà  không  trả.  Ngày 

nay hiểu Ðạo, mình phải chân thành trả sạch nợ kia. Hễ mình trả 

hết nợ thì sẽ thấy đặng Quán Thế Âm Bồ-tát và làm bà con trong 

Ðạo với Ngài. 

13 

Thế  nên,  đã  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát  thì  khi  gặp  ai  chúng  ta 

cũng chớ tìm lỗi lầm của họ. Hễ cứ xoi mói lỗi lầm của người thì 

mình chưa hết khổ, chưa chặt đứt gốc rễ đau khổ. Do đó quý vị 

hãy  nhận  định  rõ  ràng  mọi  cảnh  giới,  thấu  suốt  căn  nguyên  mọi 

sự.  Học  Phật-pháp,  quý  vị  phải  biết  vận  dụng  Phật-pháp.  Nếu 

không  biết  vận  dụng  Phật-pháp,  thì  bất  luận  quý  vị  tu  bao  lâu, 

Phật-pháp vẫn là Phật-pháp, mà quý vị vẫn là quý vị. Khi biết vận 

dụng  thì  quý  vị  nhập  làm  một  với  Phật-pháp,  không  còn  ngăn 

cách gì nữa. 

 Nhẫn  nại  là  pháp  tối  trọng  yếu.  Quý  vị  phải  nhẫn  được  những 

việc khó nhẫn. Ví dụ, quý vị không thích bị chửi rủa, song hễ có ai 

mắng quý vị, quý vị hãy vui vẻ nhẫn nhịn. Tuy quý vị không thích 

bị đánh đập, song hễ ai đánh quý vị, quý vị hãy vui vẻ chịu đựng. 

Quý vị không muốn chết, vì mạng người quý báu lắm; song hễ có 

ai  muốn  giết  quý  vị,  quý  vị  hãy  xem  như  họ  giải  thoát  một  đời 

nghiệp  chướng  cho  quý  vị-họ  chính  thật  là  Thiện-tri-thức  đấy. 

Quý vị ơi! Khi học Phật-pháp, chúng ta phải đổi ngược thái độ lại 

mà học, tu Ðạo cũng phải đổi ngược thái độ lại mà tu! Thế nào là 

đổi ngược thái độ? Tức là hãy thích làm những việc mà xưa kia 

mình không ưa thích; việc mình chẳng ưa thì chớ bao giờ bắt kẻ 

khác làm. 

Nếu quý vị cũng hệt như những kẻ tầm thường khác: chẳng thể 

nhìn suốt, chẳng thể buông bỏ, chẳng thể dứt trừ sự chấp trước 

vào cái "tôi" và vào cái "pháp," cứ giữ chặt bốn quan điểm phân 

biệt mình, người, chúng sinh và thọ-giả thì quý vị sẽ có rất nhiều 

rắc rối phiền hà. Nếu quý vị biết lùi một bước thì chuyện gì cũng 

tự  nhiên  yên  bình  như  biển  lặng  trời  trong.  Khi  học  Phật-pháp, 

chớ học đòi thứ cao thâm diệu vợi, vì rằng: 

14 

"Bình thường tâm thị Ðạo, 

Trực tâm thị đạo tràng." 

(Tâm bình thường-tâm không dục vọng-là Ðạo, 

Lòng thẳng thắn là đạo tràng, nơi tu hành.) 

Bởi thế chúng ta cần phải có tấm lòng chính trực, thẳng thắn khi 

tu hành. 

Khi  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát,  quý  vị  chớ  có  lòng  tham  lam. 

Ðừng nghĩ: "Tôi niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ-tát, tôi sẽ phát 

tài!" Ðó là việc không thể có! Khi quý vị không tham, giàu sang có 

thể tới; một khi nảy lòng tham, quý vị sẽ chẳng được gì đâu. Khi 

niệm  Ðức  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát,  quý  vị  đừng  khoe  khoang:  "Tôi 

tới chỗ nọ chỗ kia tham gia Thất Quán Âm. Quý vị chưa hề tham 

gia  thì  đâu  có  bằng  tôi!"  Quý  vị  chớ  khởi  vọng  tưởng  như  thế, 

cũng đừng ham danh, tham lợi hay thích hưởng thụ sung sướng. 

Lúc niệm Quán Thế Âm Bồ-tát, hãy niệm một cách bình thường, 

chớ cầu cạnh bất kỳ việc gì. Ðừng nên bắt chước những kẻ vừa 

niệm Quán Thế Âm Bồ-tát vừa nghĩ: "Tôi hiếm muộn không con, 

cầu xin Ðức Quán Thế Âm Bồ-tát cho tôi đứa con trai." Có người 

thì xin con gái; cũng có nhiều cậu niệm Quán Thế Âm Bồ-tát để 

cầu xin có đặng cô bồ xinh đẹp, và nhiều cô niệm Quán Thế Âm 

Bồ-tát  để  cầu  gặp  bạn  trai-những  việc  như  thế  đều  chẳng  thể 

được! Khi niệm danh hiệu Ðức Quán Âm, hãy quét sạch những ý 

tưởng dơ bẩn ấy đi. Ðừng nên có lòng tham lam, giận dữ hay si 

mê. Ví như ngày ngày mặc áo, chớ để ý áo đẹp hay không, chỉ 

cần ấm thân là tốt. Ngày ngày ăn cơm, chớ nảy  lòng tham thức 

ngon  vật  lạ.  Nếu  có  những  ý  tưởng  ấy,  quý  vị  chẳng  còn  dùng 

15 

chân tâm để niệm Quán Thế Âm Bồ-tát nữa. Nếu quý vị quả thật 

thành tâm niệm đức Quán Thế Âm Bồ-tát, thì sao lại còn nghĩ tới 

chuyện ăn ngon, mặc đẹp? Quý vị đã quên những thứ ấy đi từ lâu 

rồi  mới  phải  chứ!  Chỉ  có  một  cách  là  quên  đi  mọi  chuyện  thì 

chúng ta mới hợp nhất với Quán Thế Âm Bồ-tát đặng. 

 Trong  lòng  chúng  sanh,  ai  ai  cũng  sẵn  có  một  vị  Quán  Thế  Âm 

 Bồ-tát. Bây giờ chúng ta niệm Quán Thế Âm Bồ-tát chính là niệm 

Ðức Quán Âm ở lòng mình. Có người nói: "Tôi tìm trong tâm, sao 

chẳng  thấy  tâm  tôi  đâu  hết?"  Nếu  quý  vị  không  có  tâm,  quý  vị 

chẳng cần niệm Quán Thế Âm Bồ-tát làm gì. Bởi vì chính đó (tức 

là  quý  vị  không  có  tâm)  là  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát.  Quán  Thế  Âm 

Bồ-tát  chính  là  sự  không  có  tâm,  bởi  vì  Ngài  hoàn  toàn  không 

khởi  vọng  tưởng,  cũng  chẳng  có  tham,  sân,  si.  Ngài  không  bao 

giờ  tính  toán  hôm  nay  mặc  áo  gì  cho  đẹp,  ăn  món  gì  cho  thật 

ngon, hoặc muốn hưởng thụ đồ cúng dường gì. Ngài không chấp 

trước  gì  cả,  không  mong  cầu  gì  hết.  Việc  Ngài  làm  là  cứu  độ 

chúng  sanh,  nguyện  cho  tất  cả  chúng  sanh  ly  khổ  đắc  lạc,  liễu 

sanh  thoát  tử,  thành  tựu  Phật  Ðạo.  Ngài  không  mong  cầu  gì  ở 

chúng  sanh  cả.  Ngài  mong  cho  chúng  sanh  có  thể  chân  chánh 

hiểu rõ Phật-pháp, hết sạch tham, sân, si. 

Khi  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát,  chớ  nghĩ  lăng  xăng  suốt  ngày: 

 "Sáng ra chẳng ăn gì cả, tối lại cũng chẳng có trà uống, thật khổ 

 quá mức! Chịu không nổi nữa rồi, mau mau cuốn gói chạy thôi!"  

Tu hành như vậy thật chẳng có giá trị gì cả! 

(Giảng ngày 16 tháng 3 năm 1976) 



16 

Khai Thị Thất A Di Ðà 

Ở  cõi  Ta  Bà,  ai  cũng  thích  sướng,  ghét  khổ.  Chúng  sanh  ở  địa 

ngục thì thích khổ, ghét sướng. Ngạ quỷ thì thích sân giận, ghét 

từ bi. Loài súc sanh thì vì thích ngu si, ghét trí huệ, nên mới đọa 

làm súc sanh. 

Tuy con người thích vui sướng, ghét khổ não, song lại không biết 

làm  sao  để  chẳng  có  khổ  não.  Ở  cõi  trời,  ai  cũng  thích  sướng 

ghét  khổ.  Trong  lúc  đó,  đối  với  chư  Phật  và  Bồ-tát  thì  cảnh  giới 

của  các  Ngài  không  có  khổ  não  hay  vui  sướng.  Các  Ngài  quên 

bẵng cả hai trạng thái khổ, vui. Ða số chúng sanh đều điên đảo-

nhận đúng là sai, lấy sai làm đúng, đem đen làm trắng, thấy trắng 

cho là đen. Rốt ráo thì chúng sanh có biết chăng mình đang điên 

đảo? Biết chứ! Tuy biết nhưng vẫn cứ làm chuyện sai trái; hiểu rõ 

là  việc  phi  lý,  thế  mà  cứ  chuyên  môn  làm  bậy;  biết  đâu  là  việc 

đúng đắn, nhưng lại không chịu làm. 

Ví dụ như có kẻ lúc niệm Phật thì lại đi uống trà. Uống trà cũng có 

quy định thời gian, chẳng phải tùy tiện uống lúc nào nơi nào cũng 

được. Dùng thời giờ niệm Phật để uống trà là biếng nhác. Niệm 

Phật mệt quá rồi, đi uống một ly trà, nghỉ xả hơi một chốc, đó là 

làm  biếng.  Nếu  thật  lòng  niệm  Phật,  sao  còn  nghĩ  tới  chuyện 

uống  trà?  Quý  vị  hẳn  đã  sớm  quên  phứt  việc  uống  trà  rồi;  càng 

không  cần  đề  cập  tới  chuyện  uống  sữa,  bởi  vì  chuyện  gì  cũng 

phải quên bẵng hết rồi! Kẻ chân chánh niệm Phật thì ngay cả việc 

ăn cơm còn không biết, hà huống là chuyện uống trà? 

Có người nói: "Niệm Phật thế thì nguy hiểm quá, bởi vì làm mình 

quên  cả  chuyện  đã  ăn  cơm  rồi  hay  chưa  nữa!"  Song  chính  đây 

mới là công phu của những người chân chính dụng công-ăn hay 

17 

chưa ăn họ không biết đến; áo mặc hay chưa mặc họ cũng chẳng 

nhớ;  nghỉ  hay  chẳng  nghỉ  họ  nào  hay.  Quên  bẵng  mọi  sự!  Ban 

ngày ư? Không biết! Ban đêm ư? Không biết. Trên không thấy có 

trời, dưới chẳng thấy có đất, ở giữa chẳng biết có người-mọi thứ 

đều  không.  Khi  vạn  sự  đều  không  thì  làm  sao  còn  nhớ  nghĩ  tới 

việc uống trà, uống sữa? 

Chùa Kim Sơn có một thầy chẳng dám uống sữa. Bởi vì sau khi 

uống sữa thì lòng dâm dục nổi lên, không sao kềm chế được; do 

đó  thầy  chẳng  uống  sữa.  Chúng  ta  ăn  uống  là  để  duy  trì  sinh 

mạng, lấy vật thực làm thuốc men. Không ăn thì chết đói, nên ăn 

để duy trì sự sống chứ chẳng phải chúng ta cần ăn các thức bổ 

dưỡng để nuôi thân. Khi thức ăn quá bổ béo thì rắc rối lắm đấy. 

Người  tu  pháp  môn  Niệm  Phật  phải  nhớ  lúc  nào  cũng  chỉ  niệm 

một  câu  "Nam  Mô  A  Di  Ðà  Phật,"  không  được  ngừng  nghỉ.  Lúc 

thức  niệm,  ngủ  cũng  niệm.  Phải  niệm  sáu  chữ  hồng  danh  "Nam 

Mô A Di Ðà Phật" sao cho chẳng thứ gì có thể làm gián đoạn, dù 

dùng kiếm cũng chẳng chặt đứt được. Sức mạnh của niệm Phật 

phải  kiên  cố  vượt  hẳn  sự  cứng  rắn  của  kim  cương.  Khi  quý  vị 

không thể dùng cách gì để phá hoại được tiếng niệm "Nam Mô A 

Di Ðà Phật" thì lúc ấy mới gọi là "Niệm Phật Tam-muội." 

Chẳng những niệm Phật như vậy, mà tụng Kinh và trì Chú cũng 

vậy. Khi ở trạng thái này, dù muốn khởi vọng tưởng quý vị cũng 

chẳng thể khởi  đặng. Tu hành là việc không dễ  đâu. Quý vị hãy 

xem Thầy Hằng Thực: Vì sao Thầy không uống sữa? Bởi vì Thầy 

biết  sự  lợi  hại  của  sữa!  Hễ  Thầy  uống  sữa  bò,  thì   "tánh  bò"  lập 

tức nổi dậy. Khi  "tánh bò" (lòng dâm dục) nổi dậy thì còn dữ dằn 

hơn cả cọp nữa! 

18 

Thông thường, hễ thân thể chẳng thiếu dinh dưỡng thì không cần 

ăn đồ bổ dưỡng. Ăn đồ bổ rồi thì sinh đủ thứ rắc rối. Do đó, "quá 

dư thì cũng như thiếu hụt," thái quá và bất cập đều không tốt cả. 

Chúng  sanh  ở  cõi  Ta  Bà  này,  mỗi  cử  động  mỗi  hành  vi  đều  là 

tham, là sân, là si. Tu Pháp Thế-gian, chúng sanh dùng tham sân 

si để tu. Khi tu Pháp Xuất-thế-gian, họ cũng dùng lòng tham sân 

si để tu. Thành thử, khi tu họ cứ tham trước khai ngộ-ngồi Thiền 

mới  hai  ngày  rưỡi  mà  đã  muốn  khai  ngộ,  tu  hành  chưa  tới  ba 

ngày đã đòi có thần thông, niệm Phật chưa được mấy bữa cũng 

đòi  đắc  Niệm  Phật  Tam  Muội.  Quý  vị  xem,  lòng  tham  của  họ  to 

lớn đến thế! Ðó toàn là biểu hiện của loài quỷ tham lam. 

Chúng  ta  phải  xem  việc  tu  hành  như  là  bổn  phận  của  mình, 

không  cần  phải  tham  lam  -  lâu  dần,  công  đức  sẽ  viên  mãn,  quả 

Bồ-đề  cũng  tự  nhiên  thành  tựu.  Ðáng  lẽ  việc  tu  hành  đã  thành 

công rồi, nhưng chỉ vì quý vị tham nhiều nên rốt cuộc chẳng "tiêu 

hóa" nổi. Như ăn cơm, phải nhai từng miếng một; nếu một lúc mà 

dồn  cả  bát  cơm  vào  miệng,  đầy  cả  mồm  thì  làm  sao  ăn?  Muốn 

nhai  cũng  nhai  không  đặng,  nuốt  cũng  nuốt  không  trôi.  Việc  ăn 

uống là một thí dụ hết sức đơn giản. Nên có câu: "Tham nhiều thì 

nhai không được." 

Khi  tu  hành,  phải  tu  mà  như  chẳng  có  tu  gì  cả.  Ðừng  sinh  lòng 

tham lam, cũng đừng tính toán mình sẽ thế nào, sẽ có gì. Quý vị 

muốn khai ngộ, muốn đắc thần thông; song làm sao quý vị đạt kết 

quả  mau  chóng  như  vậy  được?  Khi  gieo  hạt  giống  xuống  đất, 

phải chờ thời gian để nó từ từ mọc cao lên; rồi khi đã đủ giờ đủ 

ngày thì nó sẽ chín muồi. Cổ nhân dạy: 

"Mài thỏi sắt thành kim, 

19 

Công đủ, tự nhiên thành." 

Quý vị chớ sợ phí công, khi đủ thời gian rồi thì tự nhiên cục sắt 

cũng bị mài thành kim-có công mài sắt có ngày nên kim. 

Việc tu hành, cốt yếu ở chỗ  trừ sạch thói hư tật xấu. Thế nào là 

thói hư tật xấu? Thích uống trà là một tật xấu, thích uống sữa là 

một tật xấu, thích khởi vọng tưởng lăng xăng cũng là tật xấu. Nếu 

quý  vị  tham  tiện  nghi,  thì  dụng  công  không  được  cảm  ứng.  Khi 

dụng công, quý vị chớ sợ khổ, sợ khó khăn, sợ mệt nhọc, thì tu 

mới thành. Ở đây tôi phải xin lỗi quý vị, bởi vì tôi thích nói đùa, do 

đó quý vị nào mập mạp sau khi nghe tôi giảng xin đừng kiêng ăn 

cho  tiêu  mỡ,  bớt  mập.  Nếu  không,  e  quý  vị  sẽ  "đầu  thượng  an 

đầu,"  nghĩa  là  làm  những  việc  vô  ích  rồi  tạo  cho  mình  đủ  thứ 

phiền não. 

Hiện  nay,  toàn  thế  giới  đâu  đâu  cũng  tràn  ngập  thiên  tai  nhân 

họa. Nơi nơi  đều trở nên hắc ám, không có ánh sáng, chứng tỏ 

rằng  sinh  mạng  của  nhân  loại  đang  bị  đe  dọa  trầm  trọng.  Cái 

không  khí  giết  người  ấy  thật  quả  xưa  nay  chưa  từng  có.  Quý  vị 

đã biết về bom nguyên tử, bom khinh khí, vũ khí hạt nhân, và giờ 

đây còn có thêm tia laser nữa. Những thứ vũ khí ấy một khi được 

sử  dụng  thì  toàn  nhân  loại  chắc  sẽ  diệt  vong.  Vì  thế,  hiện  nay 

toàn  cầu  đều  bị  bao  phủ  bởi  ám  khí,  và  ác  nghiệp  đen  tối  cũng 

bao phủ khắp nơi. Cách duy nhất để diệt trừ tai họa ấy là chúng 

ta phải nương theo Phật-pháp mà tu hành. Ở đâu có người chân 

chính  tu  hành,  ở  đó  tai  nạn  sẽ  giảm  bớt.  Nếu  nhiều  người  cùng 

nhau kết hợp tu  hành, thì sức mạnh tập thể sẽ tiêu trừ được tai 

nạn, hóa giải được độc khí tàn khốc ấy thành không khí hòa bình 

kiết  tường.  Muốn  được  vậy,  mọi  người  cần  phải  thật  sự  tu  trì, 

chân chính hành Ðạo đúng theo Phật-pháp. 

20 

Quý vị hãy thành tâm niệm Phật. Khi niệm Phật một tiếng,  trong 

 hư  không  sẽ  có  một  ánh  hào  quang  xuất  hiện.  Nếu  quý  vị  chí 

thành  khẩn  thiết  niệm  Phật  thì  ánh  hào  quang  ấy  sẽ  chiếu  khắp 

tam thiên đại thiên thế giới, và có thể hóa giải mọi thứ ô nhiễm, 

bạo hành, tai họa, khiến cho bầu không khí trong cõi tam thiên đại 

thiên thế giới trở nên tốt lành. 

Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  một  nơi  quang  minh  trên  thế  giới, 

phóng  quang  biến  chiếu  khắp  hoàn  vũ.  Nếu  như  quý  vị  ở  Vạn 

Phật  Thánh  Thành  mà  khởi  vọng  tưởng  thì  quý  vị  vẫn  có  công 

đức, mà lại còn lớn hơn công đức to tát nhất mà quý vị có thể có 

được ở thế giới bên ngoài. Tại sao tôi nói như vậy? Bởi vì những 

kẻ ở Vạn Phật Thánh Thành, ai ai cũng đều hướng thiện, nên dù 

họ  có  vọng  tưởng  thì  đa  số  cũng  là  vọng  tưởng  tốt,  rất  ít  khi  họ 

nghĩ  đến  điều  ác  độc.  Do  đó,  quý  vị  có  thể  nói  rằng  Vạn  Phật 

Thánh Thành là mặt trời và mặt trăng của thế giới, chiếu soi khắp 

nơi khiến toàn thể chúng sanh được thanh tịnh, mát mẻ. 

Những  người  cư  trú  ở  Vạn  Phật  Thánh  Thành  đều  trồng  nhiều 

căn  lành  từ  thuở  xa  xưa.  Họ  đã  từng  phát  nguyện  cải  thiện  thế 

giới, khiến mọi tai nạn đều tiêu trừ. Do đó quý vị trú ở Vạn Phật 

Thánh  Thành  phải  hướng  vào  đường  chánh  mà  tu,  ngay  trong 

mỗi hành động mỗi lời nói. Quý vị chớ nên a dua với kẻ xấu, kẻ 

tầm  thường.  Người  cư  ngụ  ở  Vạn  Phật  Thánh  Thành  đều  là 

người tốt, đàng hoàng. Những người tánh tình hung dữ, ác tâm, 

chẳng sớm thì muộn đều không thể ở được và sẽ tự ý rời chùa. 

Vạn Phật Thánh Thành, từ dưới đất trồi lên ở Tây Phương, là nơi 

mà  tương  lai  tín  đồ  Phật-giáo  toàn  cầu  sẽ  quy  tụ  cùng  nhau  tu 

hành và nghiên cứu Phật-pháp làm cho Ðạo Phật càng phát triển 

21 

rực rỡ. Hễ ai có thể xuất gia tu Ðạo ở Vạn Phật Thánh Thành thì 

tương lai nhất định sẽ thành Phật. Vì sao? Vì rằng: 

Cận thủy lâu đài tiên đắc nguyệt. 

(Ai ở lâu đài cạnh hồ nước thì sẽ thấy bóng mặt trăng trước.) 

Nếu  quý  vị  tới  Vạn  Phật  Thánh  Thành  sớm  thì  sớm  thành  Phật. 

Kẻ tới sau, thì chậm thành Phật hơn. 

Có  nhiều  người  tới  Vạn  Phật  Thánh  Thành  nhưng  cảm  thấy 

không  thể  ở  được,  bởi  vì  họ  thấy  ở  đây  chẳng  có  hoạt  động  gì 

mấy,  luật  lệ  quá  cứng  rắn,  lại  chẳng  có  gì  vui  thú.  Song  quý  vị 

phải biết rằng, chỉ hướng ngoại tìm thú vui thì quý vị sẽ đánh mất 

niềm  vui  chân  chính.  Ở  đời,  hễ  tìm  cầu  thứ  giả  dối  thì  sẽ  đánh 

mất cái chân thật. Muốn tìm thứ chân thật, trước tiên phải buông 

bỏ cái giả dối, hư ngụy đi. Chẳng thể nào vừa muốn tu Ðạo Xuất-

thế  lại  vừa  ôm  chặt  pháp  thế  gian  thường  tình,  cũng  như  bước 

lên  hai  chiếc  thuyền  cùng  một  lúc,  vừa  muốn  lên  Giang  Bắc  lại 

vừa  muốn  xuống  Giang  Nam.  Ðó  là  chuyện  không  thực  hiện 

được! 

Trong thất Niệm Phật này, quý vị cần phải "nhất môn thâm nhập"-

chuyên tâm vào một pháp môn-chỉ dựa vào lòng chân thật, lòng 

thành  khẩn,  cung  kính  mà  tu  pháp  niệm  Phật,  chớ  để  uổng  phí 

thời gian dù chỉ một phút thôi. Quý vị nên biết, một chút thời gian 

là  một  chút  sinh  mạng.  Nếu  không  dụng  công,  mình  sẽ  tăng  gia 

tội  nghiệp.  Chân  thật  dụng  công  thì  tăng  trưởng  thiện  căn.  Bởi 

vậy  quý  vị  hãy  thành  tâm,  thiết  tha  niệm  Phật  thì  mới  không  phí 

thời giờ, mà đời quý vị mới thật có giá trị. 

(Giảng vào Mùa đông, 1979, tại Vạn Phật Thánh Thành) 

22 

Qui Củ Thiền Thất 

Năm  1959,  Tổng  Hội  Phật  Giáo  Pháp  Giới  (Dharma  Realm 

Buddhist Association) được thành lập. Tiền thân của Hội là Tổng 

Hội  Phật  Giáo  Trung  Mỹ.  Từ  ngày  thành  lập  đến  nay,  mỗi  năm 

Hội đều tổ chức nhiều khóa Phật-thất và Thiền-thất; song, những 

Thất ấy đều được tiến hành trong im lặng nên rất ít người biết là 

tại  Chùa  Kim  Sơn  có  đả  Phật-thất  hay  Thiền-thất.  Ðó  cũng  vì 

chúng ta không quảng cáo tuyên truyền, cũng không phan duyên, 

mà chỉ chân thật tu hành thôi. Nếu ai biết có đả Thiền-thất, muốn 

tới tham gia, thì vẫn được hoan nghênh. Song chúng ta tuyệt đối 

không cầu cạnh hay kêu gọi người khác giúp đỡ, nói rằng: "Chùa 

Kim  Sơn  đang  đả  Thất,  có  mấy  vị  ?vô-tâm  đạo  nhân?  tu  ở  đó 

đấy.  Quý  vị  hãy  tới  đó  cúng  dường  thì  công  đức  sẽ  nhiều  vô 

lượng." Từ xưa tới nay chúng ta không hề rêu rao, tự quảng cáo 

như thế! 

Ở  Trung  Quốc,  mỗi  khi  có  Thiền-thất,  tiền  cúng  dường  của  thí 

chủ có thể đủ để trang trải chi phí cho cả năm; đôi lúc còn dư là 

đằng khác. Lúc đả Thất, rất nhiều vị cư-sĩ phát tâm cúng dường 

để  kết  thiện  duyên  và  cung  cấp  cho  chùa  nhiều  phẩm  vật  như 

gạo, mì, dầu, tương, thực phẩm khô, v.v... 

Tại Mỹ, Phật-giáo đang còn phôi thai nên phải chuyển hóa những 

sai lầm của quá khứ để hướng tới chỗ hoàn mỹ. Có câu:  "Bắt đầu 

 tốt  đẹp,  tức  là  đã  thành  công  được  một  nửa."   Chúng  ta  không 

dùng thủ đoạn để được cúng dường. Nếu chúng ta dùng những 

thủ đoạn và phương pháp như ở Trung Quốc, có lẽ chúng ta đã 

thành công hơn! 

23 

Vì  sao  chúng  ta  không  cầu  xin  cúng  dường?  Bởi  vì  chúng  ta 

trước hết cần phải thành thật tu hành và thuận theo sự sắp đặt 

của  chư  Phật,  Bồ-tát.  Chư  Phật,  Bồ-tát,  Thiên-long  Bát-bộ,  Hộ 

Pháp  Thiện-thần  thấy  chúng  ta  dụng  công  tu  Ðạo,  tự  nhiên  sẽ 

khiến cho có cảm ứng. Nếu chúng ta không chân thật tu hành, thì 

dù  có  người  đến  cúng  dường,  chúng  ta  cũng  phải  vô  cùng  hổ 

thẹn; vì: 

Tam tâm bất liễu thủy nan tiêu, 

Ngũ Quán nhược minh kim diệu hóa. 

(Ba tâm chưa dứt, nước khó tiêu. 

Năm Quán nếu rõ, vàng cũng hóa.) 

Nếu  chúng  ta  chưa  đoạn  ba  tâm  (tâm  quá  khứ,  tâm  hiện  tại  và 

tâm vị lai), thì dù thí chủ cúng dường một ly nước chúng ta uống 

cũng  không  tiêu  hóa  được.  Nhưng  nếu  chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý 

của năm điều quán tưởng thì dù ăn vàng ăn sắt cũng tiêu hóa dễ 

dàng. Thế nào là Năm Quán? 

1. Hãy xét công lao nhiều ít đã tạo ra bát cơm này. 

2.  Hãy  suy  nghĩ  xem  đức  hạnh  của  mình  hoàn  hảo  hay  khiếm 

khuyết mà nhận đồ cúng dường. 

3. Hãy ngăn ngừa tâm mình, khiến xa lìa lỗi lầm, mà tham sân si 

là gốc. 

4. Hãy coi thức ăn là vị thuốc, dùng nó để trị thân khô gầy. 

5. Vì để tu thành Ðạo-nghiệp, do đó mình mới thọ thực. 

24 

Ðêm  nay  là  bắt  đầu  Thiền-thất.  Thiền-thất  ở  Chùa  Kim  Sơn 

chúng ta và Thiền-thất ở các tùng lâm bên Trung Quốc khác nhau 

lắm. Họ đả Thiền-thất thì cũng chính là đả "thực thất," bởi vì đêm 

nào họ cũng ăn bánh bao! Ngay cả Chùa Kim Sơn ở Trấn-giang 

và Chùa Cao Mân ở Dương-châu cũng không ra ngoài lệ ấy. Rất 

nhiều Thiền-sinh chuyên môn tới những chùa có ăn bánh bao tối 

để dự Thiền-thất. Chỗ nào có bánh bao ngon là họ tới tham gia. 

Họ không chọn lựa phẩm chất của khóa Thiền mà chỉ chọn bánh 

bao to hay nhỏ, ngon hay dở. Do đó, một số chùa nổi tiếng là do 

có bánh bao to, ngon, thơm tho. Tôi nói vậy chẳng có ý hủy báng 

kẻ  xuất  gia  không  chịu  buông  bỏ  chuyện  ăn  uống,  mà  chính  vì 

thực tế có chuyện như vậy. 

Chùa  Kim  Sơn  ở  đây  không  có  tục  lệ  ăn  bánh  bao,  dù  là  một 

miếng nhỏ ăn lót dạ cũng không có. 

Ở  Trung  Quốc,  trong  khóa  Thiền  có  rất  nhiều  cư  sĩ  đến  cúng 

dường  Thiền-sinh.  Sau  một  giờ  ngồi  Thiền  là  có  cư  sĩ  tới  cúng 

dường bốn trái long nhãn. Sau giờ Thiền kế tiếp lại có kẻ khác tới 

cúng  dường  hai  cái  kẹo  đậu  phụng,  hoặc  miếng  bánh.  Nói  tóm 

lại,  cứ  sau  mỗi  giờ  Thiền  đều  có  người  tới  cúng  dường,  khiến 

những  vị  "vô  tâm  Ðạo-nhân"  nẩy  lòng  tham  lam,  ăn  no  phình 

bụng,  chẳng  thể  tịnh  tọa  được  nữa.  Ở  Chùa  này  những  việc  ấy 

sẽ không có; vì đó là sự khác biệt. 

Mỗi sáng, từ hai giờ rưỡi là bắt đầu tịnh tọa, rồi kinh hành-liên tục 

tới  mười  hai  giờ  khuya  mới  nghỉ  ngơi.  Phải  tu  khổ  hạnh,  khổ 

luyện. Phải làm chuyện chẳng ai làm đặng. Song, nếu chẳng đem 

hai chữ "sinh tử" treo trên lông mày, mà ngược lại, cứ cho rằng 

ngủ không đủ, rồi ngồi đó mà nhập "Tam-muội ngủ khì"- nếu quả 

như vậy thì vĩnh viễn sẽ chẳng thành tựu được. 

25 

Phải "chẳng màng cái chết, quên đi mạng sống" mà đả thất. Phải 

chân thật dụng công đả thất. Phải gặt hái được kết quả mình phải 

đạt tới thì mới có thọ dụng. Chớ nên "tùy sóng đưa đẩy," ai làm gì 

thì  làm  theo.  Thấy  ai  ngồi,  ngồi  theo;  thấy  ai  ngủ,  ngủ  theo-như 

vậy  là  không  được,  chỉ  lãng  phí  thời  giờ,  chẳng  có  ích  gì  cho 

chính mình cả. 

Xưa  kia  tôi  từng  tham  gia  đả  Thiền-thất  ở  nhiều  nơi.  Ở  đâu  tôi 

cũng   không  bị  vị  Giám-hương  (người  đi  tuần  coi  ai  ngủ  gục  lúc 

ngồi Thiền thì dùng gậy đánh cho thức tỉnh) đánh cả. Vì sao? Bởi 

vì  tôi  không  ngủ  gật.  Ban  ngày  ngồi  ở  Thiền-đường,  ban  đêm 

cũng ngồi ở Thiền-đường-cả ngày hai mươi bốn giờ đồng hồ tôi 

đều ngồi ở Thiền-đường, chẳng biết nghỉ ngơi là gì, ngủ ngáy là 

chi cả. Dù là một giây, tôi cũng chẳng lãng phí-lúc nào cũng dụng 

công  phu  mình  phải  dụng,  lúc  nào  cũng  đề  khởi  công  phu  của 

mình. 

Quý  vị  ở  đây  đều  là  những  người  có  thiện  căn  sâu  dày,  thông 

minh, có trí huệ. Quý vị phải coi việc tu hành này thật quan trọng, 

chớ nên làm cho có lệ. Trong kỳ Thiền-thất này, nhất định phải có 

kẻ khai ngộ. Nếu không có ai khai ngộ thì sau khi Thiền-thất kết 

thúc,  quý  vị  mỗi  người  phải  chịu  đòn  một  trăm  gậy!  Quý  vị  cảm 

thấy  có  thể  chịu  nổi  một  trăm  gậy  thì  chẳng  cần  khai  ngộ;  nếu 

không chịu nổi thì phải ráng khai ngộ! Nếu ai sợ bị ăn đòn, thì bây 

giờ, lúc chưa bắt đầu Thiền-thất, có thể thối lui! Một khi đã tham 

gia  thì  phải  tham  gia  từ  đầu  tới  cuối,  không  được  thối  lui  nửa 

đường. Theo quy ước của Thiền-đường, quý vị đã cáo biệt việc 

sống  chết  rồi-nếu  có  ai  chết  thì  chỉ  có  cách  vất  xác  xuống  dưới 

Thiền-sàng,  không  được  phép  khiêng  ra  ngoài.  Huống  hồ  là 

không có ai chết, thì mình không được nửa đường rút lui. 

26 

Ngay  đây  quý  vị  phải  vạch  ra  ranh  giới  giữa  sống  và  chết.  Nếu 

không sống tức là chết, nếu không chết tức là sống: 

Xả bất liễu tử, hoán bất liễu sinh. 

Xả bất liễu giả, thành bất liễu chân. 

(Vất không đặng cái chết, đổi không đặng cái sống. 

Bỏ không đặng cái giả, thành không đặng cái thật). 

Ðó là cửa ngưỡng cửa của Chùa Kim Sơn. Do đó Thiền-thất năm 

nay, quý vị cần phải vô cùng nỗ lực. Bất kể ra sao đi nữa, quý vị 

phải nhận rõ "bản lai diện mục" của mình. Nếu không nhận thức 

được "bản lai diện mục," thì không ai được tính chuyện trốn khỏi 

cửa lớn của Chùa Kim Sơn! Nếu quý vị trốn đi, quý vị sẽ bị "ở tù"! 

Ðại khái đó là quy luật của Thiền-thất năm nay, hy vọng quý vị sẽ 

tuân theo! 

(Giảng  ngày  6  tháng  giêng,  năm  1974  tại  Chùa  Kim  Sơn,  San 

Francisco) 



Tham Thoại Ðầu-Dùng Vọng Tưởng Ðể Chế Phục Vọng 

Tưởng 

Bây giờ sắp bắt đầu Thiền-thất. 

Ở Thiền-đường thì chúng ta không niệm Phật; trong lúc đả Phật-

thất  thì  chúng  ta  không  tham  Thiền.  Bây  giờ,  chúng  ta  phải  "đi 

cũng Thiền, ngồi cũng Thiền, đứng cũng Thiền, nằm cũng Thiền"-

nói chung là đi, đứng, nằm, ngồi đều tham Thiền. 

27 

Trước  kia,  kẻ  tham  Thiền  thì  chẳng  hề  khởi  niệm;  đó  gọi  là  "vô 

niệm": 

Nhất niệm bất sinh toàn thể hiện. 

Lục căn hốt động bị vân giá. 

(Một niệm chẳng sinh toàn thể (chân tâm) hiện. 

Sáu căn bỗng động, (Phật tánh) bị mây che.) 

Tham Thiền tức là tham cứu "một niệm chẳng sinh." Tới đời Minh 

thì người ta mới áp dụng phương pháp "tham thoại đầu." Nay thì 

Thiền-đường  nào  cũng  tham  thoại  đầu.  Thoại  đầu  có  nhiều  loại, 

như  "Ai  niệm  Phật?"  hoặc  "Khi  cha  mẹ  chưa  sinh  ra  ta  thì  mặt 

mày ta ra sao?" hoặc "Thế nào là 'chẳng có'?" v.v... 

 Tham Thiền là không khởi vọng tưởng gì cả. Thí dụ khi tham cứu 

câu "Ai Niệm Phật?" thì quý vị cứ suy nghĩ, tìm xem ai là kẻ niệm 

Phật. Song, kỳ thật đây cũng chỉ là một vọng tưởng; chẳng qua là 

chúng  ta  dùng  một  vọng  tưởng  để  khống  chế  mọi  vọng  tưởng 

khác  mà  thôi.  Biện  pháp  này  gọi  là  "dĩ  vọng  chế  vọng,  dĩ  độc 

công độc. Thậm chí niệm "A Di Ðà Phật" cũng là "dùng vọng chế 

vọng"; nghĩa là cái ý nghĩ niệm Phật là vọng, không thật. Và ngay 

cả  cái  niệm  tham  cứu  câu  "Niệm  Phật  là  ai"  cũng  là  vọng;  song 

đó là vì một vọng tưởng này có khả năng khống chế được tất cả 

các vọng tưởng khác. Ðó là đạo lý tham Thiền. 

Người  tham  Thiền  thì  "Phật  tới  chém  Phật,  ma  tới  chém  ma," 

không chấp trước cảnh giới nào cả. Khi tham Thiền tới chỗ "trên 

không  biết  có  trời,  dưới  không  biết  có  đất,  giữa  chẳng  biết  có 

người; ngoài chẳng biết có vật, trong chẳng biết có tâm," thì bấy 

giờ quý vị sẽ hợp làm một với Pháp-giới, có thể hoát nhiên khai 

28 

ngộ.  Quý  vị  hãy  nhớ:  Ðừng  bị  lay  chuyển  bởi  thanh-trần  (ngoại 

cảnh),  đừng  nhìn  đông  ngó  tây,  và  cũng  đừng  để  cho  tâm  loay 

hoay, không chuyên nhất! 

Khi  tham  Thiền  đạt  tới  chỗ   "không  mình,  không  người,  không 

 chúng  sinh,  không  thọ  giả,"   thì  quý  vị  sẽ  chặt  đứt  được  gốc  rễ 

sinh tử và sẽ được gặp mặt Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni - bấy giờ 

quý vị mới biết được cái hay của việc tham Thiền. 

Từ vô lượng kiếp tới ngày nay, chúng ta thật may mắn gặp được 

pháp môn "đả Thiền-thất." Do đó, chúng ta phải đặc biệt chuyên 

nhất, chí thành khẩn thiết, ra sức dụng công, đừng phung phí thời 

giờ  quý  báu,  đừng  nghĩ  ngợi  vẩn  vơ  về  những  chuyện  ăn,  mặc, 

hay  chỗ  ở;  bởi  "một  chút  thời  gian  là  một  chút  mạng  sống"-thời 

gian và sinh mạng đều quý báu như nhau: 

Nhất thốn quang âm nhất thốn kim, 

Thốn kim nan mãi thốn quang âm, 

Thất lạc thốn kim dung dị đắc, 

Quang âm quá khứ nan tái tầm. 

 Nghĩa là: 

Một tấc thời gian, một tấc vàng, 

Tấc vàng khó mua tấc thời gian, 

Tấc vàng rơi mất còn dễ kiếm, 

Thời gian trôi bẵng mới khó tìm. 

Bài thơ trên nói lên giá trị quý báu của thời gian lúc bình thường, 

huống  hồ  là  lúc  đả  thất-thời  gian  ấy  còn  đáng  quý  hơn  nữa. 

29 

Không ai biết được vào phút nào, giây nào mình sẽ khai ngộ; do 

đó, quý vị nên tranh thủ từng giây từng phút, đừng lãng phí. Hy 

vọng  quý  vị  tham  gia  Thiền-thất  đều  dũng  mãnh  tinh  tấn,  không 

phóng  dật,  buông  lung.  Phải  nhẫn  chịu  mọi  thứ  khổ  thì  mới  đạt 

được an lạc. Chịu đựng được điều mà người khác khó thể chịu 

đựng, nhẫn nhịn được điều mà người khác khó thể nhẫn nhịn, đó 

mới là tinh thần tu Ðạo! 

(Giảng vào tháng 9 năm 1975 tại Chùa Kim Sơn) 



Chân Thật Tu Hành, Chớ Buông Lung 

Kim  Sơn  Thánh  Tự,  trước  kia  được  gọi  là  Phật  Giáo  Giảng 

Ðường  và  tọa  lạc  tại  tầng  lầu  thứ  tư  trong  một  chung  cư  thuộc 

khu phố Chinatown ở San Francisco, vốn do Tổng Hội Phật Giáo 

Pháp Giới kiến lập. Khóa tu học mùa hè đầu tiên được tổ chức tại 

đây  năm  1968.  Bấy  giờ  có  rất  nhiều  người  từ  Seattle  đến  tham 

gia  khóa  tu  học  96  ngày  ấy.  Chương  trình  học  tập  rất  bận  rộn, 

hằng ngày không có giờ nghỉ; chỉ có ngày Thứ Bảy là được nghỉ 

buổi chiều để giặt giũ, hoặc giải quyết những công việc riêng tư. 

Trong  khóa  tu  học  ấy,  tôi  giảng  Kinh  Lăng  Nghiêm  và  dự  trù  có 

thể  giảng  xong  trước  ngày  mãn  khóa.  Ban  đầu  thì  mỗi  ngày 

thuyết giảng một lần, nhưng được một thời gian thì tôi nhận thấy 

là  sẽ  không  kịp  thời  hạn  nên  tăng  lên  thành  mỗi  ngày  giảng  hai 

lần. Dần dần lại ngại rằng không thể giảng xong nên tôi phải tăng 

thành ba lần mỗi ngày; và cuối cùng thì thành ra mỗi ngày giảng 

bốn  lần.  Cứ  như  thế  mà  trong  khóa  hè  ấy  cũng  giảng  xong  bộ 

Kinh Lăng Nghiêm, đem công đức viên mãn hồi hướng cho tất cả 

chúng sinh. 

30 

Sau  khi  giảng  xong  Kinh  Lăng  Nghiêm,  có  năm  thanh  niên  nam 

nữ  người  Mỹ  xin  xuất  gia.  Ðó  là  những  người  Mỹ  đầu  tiên  xuất 

gia và thọ Cụ-túc Giới-ba vị Tỳ-kheo và hai vị Tỳ-kheo-ni. 

Về sau, mỗi năm đều có khóa tu học mùa hè. Rất nhiều người tới 

học  hỏi  Phật-pháp  và  cũng  có  nhiều  người  xuất  gia  thành  Tỳ-

kheo,  Tỳ-kheo-ni.  Tuy  nhân  số  không  nhiều,  song  đối  với  Chùa 

Kim Sơn vốn chú trọng phẩm chất chứ không chú trọng số lượng, 

chỉ cần chân thật tu hành và nghiên cứu Phật-pháp, thì một người 

cũng không phải là ít, hà huống là nào phải chỉ có một hoặc hai 

người thôi đâu? 

Hằng tháng,  Chùa Kim Sơn phát hành một tập nguyệt san song 

ngữ  Anh-Hoa-Vajra  Bodhi  Sea  (Kim  Cang  Bồ  Ðề  Hải).  Tập 

nguyệt san này chuyên đăng yếu nghĩa Phật-pháp để cho người 

Tây phương có thể am tường nguồn gốc của đạo Phật đồng thời 

có được sự nhận thức đúng đắn về Phật-pháp, để họ không còn 

cho  rằng  Phật-giáo  là  mê  tín,  sùng  bái  ngẫu-tượng,  tiêu  cực,  bi 

quan, hoặc là "ký sinh trùng" của xã hội nữa. Tập nguyệt san này 

cho người ta biết Phật-giáo là tự do, bình đẳng, mà mục tiêu là đề 

xướng thế giới hòa bình và hết thảy mọi người đều là đệ tử của 

Phật, tuyệt đối không có sự giới hạn về chủng tộc, quốc tịch hay 

địa giới. Phật-giáo từ khi có lịch sử đến nay chưa hề gây ra chiến 

tranh, bởi vì giới-điều đầu tiên trong Giới-luật nhà Phật là Không 

Sát  Sinh-chẳng  những  không  giết  người  mà  ngay  cả  động  vật 

cũng  không  sát  hại,  trái  lại  còn  phóng  sinh  và  bảo  vệ  mọi  loài 

động vật-nhờ vậy mà không hề gây ra chiến tranh! 

Chùa  Kim  Sơn  cũng  như  là  nơi  "đãi  cát  tìm  vàng"-nếu  quý  vị  là 

"vàng" thì khi tới Chùa Kim Sơn quý vị sẽ cảm thấy nơi đây như 

là  nhà  của  quý  vị  vậy.  Ở  đây,  mọi  người  không  nói  chuyện  nên 

31 

rất  thuận  tiện  để  đọc  sách,  ngày  ngày  nghiên  cứu  Phật-pháp, 

chẳng bị ai quấy rầy-thật là một  môi trường lý tưởng! Người Mỹ 

tuy nhiều, song có được bao nhiêu người chân chính phát tâm tới 

đây để nghiên cứu Phật-pháp, nghe Kinh học Pháp? Do đó, việc 

thành Phật là tùy thuộc ở cá nhân chứ không phải ở tập thể. Trên 

thế giới, cái gì ít thì đều quý cả-số người nghiên cứu Phật-pháp ở 

Chùa Kim Sơn tuy không nhiều, song đối với thế giới này thì như 

thế là vô cùng quý báu! Trong tương lai, khi quý vị đã thông suốt 

Phật-pháp rồi, quý vị có thể đi khắp nơi hoằng dương Phật-pháp, 

lợi ích chúng sinh, khiến mọi chúng sinh sớm thành Phật đạo-đó 

là điều tôi kỳ vọng ở quý vị! 

Trong  khóa  tu  học  mùa  hè  kỳ  này,  mọi  người  cần  phải  biết  quý 

trọng thời giờ, đừng để lãng phí. Có câu rằng: 

"Một tấc thời một tấc vàng, 

Tấc vàng khó chuộc tấc thời gian." 

Cho  nên,  thời  giờ  là  quý  giá  nhất,  quan  trọng  nhất.  Quý  vị  đến 

tham gia khóa tu học mùa hè năm nay hãy nỗ lực học hỏi Phật-

pháp,  chớ  nên  để  thời  giờ  trôi  qua  một  cách  vô  ích-quý  vị  nhất 

định phải học cho được đôi chút đạo lý chân chính. 

Có  một  việc  mà  tôi  muốn  nói  với  quý  vị.  Thật  sự  thì  tôi  không 

muốn nói ra, song bây giờ thì tôi không thể không nói. Việc gì ư? 

Là người xuất gia thì nhất định phải biết tự trọng, không nên coi 

mình quá thấp hèn, nhưng cũng không được cống cao ngã mạn; 

lúc  nào  cũng  phản  tỉnh  và  tự  kiểm  thảo- hễ  có  làm  lỗi  lầm  gì  thì 

 sửa đổi ngay, nếu không có lỗi gì thì phải tiến tu; tuyệt đối không 

được cẩu thả hoặc phóng dật, buông lung. 

32 

Một  khi  các  vị  đã  là  đệ  tử  xuất  gia  của  tôi,  hễ  tôi  thấy  lỗi  lầm  gì 

của  các  vị  thì  tôi  nhất  định  sẽ  nói  ra  để  các  vị  biết  mà  sửa  đổi. 

Nếu tôi không nói ra, thì tôi thật có lỗi với các vị. Sau khi tôi đã nói 

ra những điều mình thấy rồi, thì  các vị nghe hay  không, sửa đổi 

hay  chăng,  đó  là  chuyện  của  các  vị.  Tôi  chỉ  làm  tròn  nhiệm  vụ 

người Thầy, không hổ thẹn với lương tâm là đủ. Các vị chớ nên 

để  đến  khi  đọa  địa  ngục  rồi  oán  trách  Sư-phụ:  "Ôi!  Tại  sao  lúc 

đầu Sư-phụ không dạy tôi nghiêm hơn một chút? Nếu quả Thầy 

dạy tôi kỹ hơn, nghiêm khắc hơn, thì làm sao tôi bị đọa địa ngục 

được chứ?" 

Nay tôi đã nói ra điều mà tôi muốn nói rồi, các vị đã xuất gia phải 

ghi nhớ: Các vị không được quấy rầy hoặc can thiệp vào sự tự do 

của  kẻ  khác,  và  cũng  đừng  làm  ảnh  hưởng  đến  hành  động  của 

họ.  Bản  thân  mình  không  muốn  tu  hành  thì  thôi,  đừng  làm  trở 

ngại sự tu hành của người khác-mình không trì Giới, nhưng đừng 

cản trở người khác trì Giới; mình không tu bồi đức hạnh, nhưng 

chớ  chướng  ngại  sự  trau  giồi  đức  hạnh  của  người  khác!  Người 

nào có tư tưởng và hành vi như trên thì nhất định phải sửa chữa, 

"đổi ác thành thiện" ngay. Người xuất gia thì từng giây từng phút, 

lúc  nào  cũng  phải  tự  kiểm  soát  chính  mình-mỗi  lời  nói,  mỗi  việc 

làm  đều  phải  luôn  luôn  đúng  theo  Giới-luật.  Các  vị  phải  nghiêm 

chỉnh, không được phóng túng,  vô kỷ luật; không được muốn gì 

thì làm nấy. Có câu: 

Vô qui củ, bất năng thành phương viên. 

(Không có khuôn phép thì chẳng thể thành vuông tròn.) 

33 

Do đó khi Ðức Phật sắp nhập Niết-bàn, Ngài dạy Tôn-giả A-Nan: 

"Hãy lấy Giới-luật làm Thầy!" Ðó chính là điều mà người xuất gia 

phải ghi lòng tạc dạ. 

Khi ăn cơm, chúng ta phải nhớ Tam Niệm, Ngũ Quán; bởi: 

Thí chủ nhất lạp mễ, 

Trọng như Tu Di sơn, 

Thực liễu bất tu hành, 

Bì mao đái giác hoàn. 

(Một hạt gạo thí chủ, 

Nặng bằng núi Tu Di, 

Ăn rồi chẳng tu trì, 

Mang lông đội sừng trả.) 

Thật đáng sợ và nguy hiểm như vậy đấy các vị ạ! Ðó gọi là "dưới 

tấm áo cà sa vuột mất thân người" vậy! Cho nên, người xuất gia 

dù ở bất cứ nơi đâu cũng đều phải nghiêm trì, giữ vững Giới-luật-

khi  chưa  dứt  được  sinh  tử,  chưa  đoạn  được   tâm  dâm  dục,  thì 

không  lúc  nào  được  biếng  nhác,  buông  lung,  phóng  túng.  Ðức 

Phổ Hiền Bồ-tát dạy rằng: 

"Một ngày đã qua, mạng cũng giảm dần, 

Như cá cạn nước, thử hỏi vui gì? 

Ðại chúng! 

Hãy siêng tinh tấn, như đầu bị đốt, 

34 

Chỉ nhớ vô thường, chớ mặc buông lung!" 

Người xuất gia chúng ta phải biết quý trọng từng giây từng phút; 

hãy nhớ rằng: 

"Một tấc thời gian: một tấc vàng, 

Tấc vàng khó chuộc tấc thời gian." 

Thời giờ quý báu như thế nên chúng ta không được lãng phí. Mỗi 

người đều phải dụng công tu hành, phải tinh tấn hơn nữa, thì mới 

mong có được sự thành tựu. Phàm là người dụng công tu hành 

thì không có thời giờ để nói chuyện thị phi, không có thời giờ để 

làm  những  việc  lăng  xăng,  làm  gián  đoạn  sự  tu  hành.  Về  điểm 

này, tôi hy vọng mọi người hãy chú ý. 

Khi tôi thấy những người không chịu tu hành thì tôi cảm thấy vô 

cùng đau xót; bởi như thế chẳng phải là họ đã không thực hành 

các thệ nguyện mà họ đã lập lúc ban đầu, khi họ mới xuất gia tu 

hành hay sao? Những kẻ xuất gia mà "tâm nghĩ một đàng, miệng 

nói  một  nẻo"  thì  có  xứng  đáng  là  Tăng  Bảo  hay  không?  Mong 

rằng các vị đều biết tự trọng! 



Dùng Phương Pháp Ðiện Liệu Ðể Thanh Lọc Không Khí 

Pháp  môn  Thiền  là  pháp  chỉ  thẳng  tâm  người,  thấy  tánh  thành 

Phật;  cũng  là  môn  Ðốn-giáo.  Ðốn-giáo  là  do  Tiệm-giáo  siêng 

năng tu hành mà thành. Nên có câu rằng: 

"Lý tuy đốn ngộ, sự tu tiệm tu." 

(Nghĩa lý tuy hiểu lập tức, nhưng việc tu cần phải từ từ.) 

35 

Hiện  nay  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  đều  là  pháp  Tiệm-tu.  Chờ  tới  một 

ngày  nào  đó,  chân  chính  hiểu  rõ,  thì  sẽ  đột  nhiên  khai  ngộ.  Ðó 

tức là "đốn." Thật ra, "đốn" không tách rời "tiệm"; "tiệm" chính là 

trợ giúp "đốn." 

Thông thường người tu, ai tu pháp gì thì cho pháp ấy là hay nhất, 

là số một. Nếu không là số một thì y chẳng vui sướng đâu, và y 

cũng chẳng chịu tu hành nữa. Nếu quý vị chân chính hiểu rõ thì 

mọi  pháp  đều  là  Phật-pháp  và  đều  không  thể  nắm  bắt  (bất  khả 

đắc); do vậy, không có gì đáng chấp trước cả. 

Thiền  là  cách  điều  hoà  thân  và  tâm.  "Ðiều  thân"  tức  là  làm  cho 

thân  không  loạn  động.  "Ðiều  tâm"  là  làm  cho  tâm  không  khởi 

vọng tưởng, thường thường thanh tịnh. Hễ tâm thanh tịnh thì tận 

hư không và khắp cả Pháp-giới, mọi thứ đều nằm trong tự-tánh. 

Tự-tánh  bao  hàm  mọi  thứ,  dung  nạp  mọi  thứ,  và  cũng  chính  là 

Phật-tánh xưa nay của chúng ta. 

Từ vô lượng kiếp đến nay, đời này tiếp đời kia, chúng ta bị những 

thứ  kiến  giải  sai  lầm  làm  mê  nhiễm  quá  sâu  dầy  nên  không  dễ 

dàng minh tâm kiến tánh. Bởi vì lý do ấy, chúng ta mới "đả Thiền-

thất."  "Ðả  thất"  gọi  là  "khắc  kỳ  thủ  chứng"  tức  là  đặt  ra  một  thời 

gian  nhất  định,  một  quá  trình  nhất  định  để  dụng  công,  cầu  đạt 

được sự thấu triệt sáng suốt. 

Nếu  quý  vị  muốn  chân  chính  thấu  triệt,  thông  suốt  thì  trước  hết 

quý vị phải học làm như là không biết gì cả. Trong Thiền-đường, 

lúc  dụng  công,  quý  vị  dùng  phương  pháp  gì?  Phương  pháp 

"không  biết"-trên  không  biết  có  trời,  dưới  không  biết  có  đất,  ở 

giữa không biết có người. Từ sáng tới tối, quý vị làm gì? Không 

36 

biết!  Ăn  thức  gì?  Không  biết!  Mặc  áo  gì?  Không  biết!  Cũng  như 

đang hôn trầm, cái gì cũng không biết. Có câu: 

Dưỡng thành đại chuyết phương vi xảo, 

Học đáo như ngu thủy kiến kỳ. 

Nghĩa là nếu quý vị làm sao thành như kẻ ngu đần nhất thế giới 

thì lúc ấy mới sinh ra sự xảo diệu. Bấy giờ thì: 

Nhất thông, nhất thiết thông, 

Nhất liễu, nhất thiết liễu, 

Nhất ngộ, nhất thiết ngộ. 

(Thông suốt một, thông suốt hết thảy. 

Tỏ rõ một, tỏ rõ hết thảy. 

Giác ngộ một, giác ngộ hết thảy.) 

Lúc ấy quý vị sẽ thông suốt mọi sự và triệt để khai ngộ. Quý vị đã 

học  được  gì?  Cũng  không  biết,  hệt  như  người  khờ  vậy.  Song, 

ngay lúc ấy, việc kỳ diệu mới hiện ra. 

Khi đả Thiền-thất,  quý vị phải để qua một bên tánh khôn vặt, tánh 

 ranh mãnh. Ðừng nên cho rằng cái gì mình cũng biết, cũng thông 

suốt.  Nếu  cho  rằng  cái  gì  mình  cũng  biết  là  chẳng  phải  chân 

chánh hiểu biết Phật-pháp. Có câu: 

"Ðại trí nhược ngu." 

(Kẻ có đại trí huệ thì ra vẻ như ngu si.) 

Nhìn bên ngoài, họ giống như chẳng hiểu biết gì cả nhưng thật ra 

họ  biết  hết  mọi  chuyện.  Ðó  gọi  là  "chuyện  nhỏ  thì  mù  mờ  mà 

37 

chuyện lớn thì thông suốt." Kẻ nào như vậy mới là bậc đại thành 

tựu. 

Lúc  chúng  ta  ở Thiền-đường,  đại  chúng  chạy  thì  mình  chạy,  đại 

chúng ngồi thì mình ngồi, đông tây nam bắc mình chẳng cần biết. 

Lúc ấy, mình sẽ chân chính hiểu rõ, chân chính liễu giải. Hiểu gì? 

Hiểu  rõ  "bản  địa  phong  quang."  Liễu  giải  gì?  Liễu  giải  "bản  lai 

diện mục" của chính mình. 

Tại  Thiền-đường,  quý  vị  cần  dụng  công  tu  hành,  bớt  nói  lời  vô 

ích, chớ lãng phí thời gian. 

"Một tấc thời gian: một tấc vàng, 

Tấc vàng khó đổi tấc thời gian." 

Việc tọa Thiền quả thật rất là quý báu. Không biết phút giây nào 

quý  vị  sẽ  khai  ngộ,  do  đó  phải  tranh  thủ  từng  phút  từng  giây, 

không để trôi qua giây phút nào. Nếu đi vệ sinh thì xong rồi phải 

lập tức quay về Thiền-đường, tiếp tục ngồi. Tới nhà ăn, ăn uống 

xong  cũng  tức  khắc  quay  về  Thiền-đường;  hoặc  uống  xong  trà 

cũng lập tức quay về Thiền-đường. Nói tóm lại, quý vị chớ bỏ qua 

cơ hội khai ngộ vì không biết lúc nào sẽ là lúc khai ngộ. Nói cách 

khác, đi nhiễu, chạy hay ngồi Thiền đều là cơ hội tốt để khai ngộ, 

chớ để vuột mất. 

Vào đời nhà Thanh, có lần Hoàng-đế Ung Chính mời vị Phương-

trượng  Chùa  Cao  Mân  là  Thiên  Huệ  Thiền-sư  tới  Bắc-kinh  để 

đàm luận Thiền-lý. Hoàng đế hỏi Ngài có biết tông chỉ của Ngọc 

Lâm Quốc-sư chăng, thì Ngài không trả lời được. Hoàng đế bèn 

ra lệnh cho Ngài phải ở lại Thiền-đường và trong vòng bảy ngày 

phải  tìm  cho  ra  đáp  án,  nếu  không  sẽ  bị  chém  đầu.  Suốt  sáu 

38 

ngày,  Ngài  tìm  không  ra đáp  án.  Ðến  ngày  cuối  cùng  vì  gấp  rút 

khẩn  trương  quá  nên  Ngài  chạy  vòng  vòng  trong  Thiền-đường. 

Chạy  tới  chạy  lui  làm  cho  Ngài  choáng  váng  mặt  mày  đâm  đầu 

vào cột trụ, đầu u lên một cục! Ngay lúc ấy tâm trí đột nhiên sáng 

suốt, Ngài tìm ra được đáp án. Ngài bèn đến gặp Hoàng đế. Vua 

Ung Chính biết là Ngài đã lãnh hội được tông chỉ của Ngọc Lâm 

Quốc-sư rồi. Từ ấy về sau mới có lệ chạy vòng (tức bão hương) 

trong Thiền-đường. 

Thiền-đường  có  hành-hương,  bão-hương,  tọa-hương  và  tham 

thoại  đầu.  Hành-hương  tức  là  bước  mau.  Bão-hương  là  chạy 

chầm chậm. Tọa-hương là ngồi Thiền. Tham thoại đầu là nghiền 

ngẫm  về  một  vấn  đề.  Như  tham  câu  "Ai  Niệm  Phật?"  Nhất  tâm 

nhất  ý  tham  cứu  câu  đó,  tham  cứu  đến  chỗ  nhất  tâm  bất  loạn, 

nhất  trần  bất  nhiễm  (chẳng  một  mảy  bụi  nào  làm  mình  vẩn  đục) 

thì  đó  là  lúc  khai  ngộ  vậy.  Ðó  là  những  phương  pháp  dùng  để 

ngăn  ngừa,  đình  chỉ  vọng  tưởng.  Không  có  vọng  tưởng  thì  mới 

có giác ngộ. Mục đích tọa Thiền là để khai ngộ. Sau khi khai ngộ 

thì mới có trí huệ siêu phàm. 

Bởi  vậy,  chư  Tổ  nghiên  cứu  phương  pháp  "dĩ  độc  công  độc," 

dùng việc tham thoại đầu để khống chế vọng tưởng, tức là dùng 

một vấn đề để khống chế tất cả các vấn đề khác. Tham thoại đầu 

gì? Tham câu "Niệm Phật Là Ai?" Khi nào quý vị tìm ra "ai," hiểu 

biết rốt ráo "Ai Niệm Phật?" thì lúc ấy mới chân chính thấu suốt. 

Thấu suốt gì? Thấu rõ phải xa rời mọi thứ điên đảo, thị phi. 

Tâm Kinh dạy rằng: 

"Xa rời điên đảo mộng tưởng, đạt tới cứu cánh Niết Bàn." 

39 

Quá trình này đòi hỏi phải trải qua một phen khổ công mới thành 

tựu nổi. Nếu tôi nói quá nhiều sẽ làm gián đoạn công phu của quý 

vị.  Tốt  hơn  hết  là  quý  vị  hãy  theo  qui  củ  luật  lệ,  chân  thật  dụng 

công tu hành. 

Có một điều quý vị cần hiểu rõ là trong "Tam Tự Kinh" có câu: 

"Quý dĩ chuyên." 

(Quý ở sự chuyên cần.) 

Bất luận làm việc gì, nếu có thể chuyên tâm nhất ý, thì kết cuộc 

sẽ thành công. Cũng vậy, khi tham thoại đầu, chỉ nghĩ tới một câu 

-  sáng  nghĩ,  chiều  nghĩ,  ăn  nghĩ,  ngủ  cũng  nghĩ,  đi  cũng  nghĩ, 

ngồi  cũng  nghĩ  về  câu  đó;  nếu  chưa  nghiền  ngẫm  tới  chỗ   "biển 

 cạn,  đá  nứt"  thì  chẳng  bỏ  cuộc.  Nói  cách  khác,  "chưa  khai  ngộ, 

thì  chưa  ngừng  nghỉ."  Chỉ  nghĩ  đến  một  vấn  đề  mới  là  chân  lý, 

còn suy nghĩ nhiều vấn đề quá thì là vọng tưởng. 

Có hai câu thơ thật đầy ý nghĩa: 

Nhược nhân tĩnh tọa nhất tu du, 

Thắng tạo hằng sa thất bảo tháp. 

(Nếu ai tĩnh tọa chỉ một sát-na, 

Còn hơn xây hằng sa tháp bảy báu.) 

Ðó  là  hình  dung  công  đức  ngồi  Thiền:  nếu  người  ngồi  Thiền  có 

thể  tịnh  tâm  chỉ  trong  một  khoảnh  thời  gian  ngắn  ngủi  thôi  thì 

công  đức  ấy  so  với  công  đức  xây  hằng  hà  sa  số  tháp  bảy  báu 

còn nhiều hơn gấp bội. Bởi vì tạo ra vô số tháp bất quá cũng để 

cúng dường xá-lợi của Phật; song nếu tĩnh tọa chỉ trong giây lát, 

40 

có thể tạo ra chân-thân của Phật. Do vậy, tĩnh tọa chỉ một sát-na 

mà hơn xây nhiều tháp bảy báu. 

Nếu  tĩnh  tọa  trong  khoảnh  khắc  mà  công  đức  lớn  như  vậy,  thì 

hàng  ngày  tĩnh  tọa,  công  đức  càng  khó  kể  xiết.  Nếu  trong  một 

thời  gian  ngắn  ngủi  quý  vị  chẳng  khởi  vọng  tưởng,  tâm  được 

thanh tịnh, thì dần dà quý vị sẽ trở nên "trạm nhiên thường tịch." 

Khi tĩnh tọa ở Thiền-đường, không những công đức của quý vị vô 

lượng, mà đối với toàn thế giới nhân loại, công  đức ấy cũng vô 

lượng. Có người hỏi: "Công đức của tôi làm sao san sẻ cho nhân 

loại,  cho  toàn  thế  giới  được  chứ?"  Hiện  nay  nhân  loại  trên  thế 

giới, do vì tranh danh đoạt lợi, nên tạo ra sát khí đằng đằng, ích 

kỷ  tự  lợi,  nào  là  ta  tranh,  người  giành,  khiến  thế  giới  biến  thành 

đen tối u ám, đầy dẫy độc khí. Nhân loại đấu tranh ác liệt, càng 

ngày  càng  dữ  dội  càng  ngày  càng  nguy  hiểm,  mỗi  lúc  mỗi  thêm 

nghiêm  trọng.  Nếu  chúng  ta  không  tìm  cách  cứu  vãn  nguy  cơ 

đang  bao  trùm  thế  giới,  chắc  hẳn  một  ngày  nào  đó  địa  cầu  sẽ 

bùng  nổ!  Vì  sao  bùng  nổ?  Bởi  vì  giờ  đây  khoa  học  quá  tiến  bộ, 

các  nước  lớn  đang  nghiên  cứu  vũ  khí  giết  người  sao  cho  mau 

chóng; họ thi đua chế tạo những vũ khí hạt nhân, tia laser, v.v... 

Một  khi  chiến  tranh  phát  sinh,  những  vũ  khí  ấy  sẽ  biến  trái  đất 

thành tro bụi. Lúc đó quả là ngày tàn của nhân loại. 

Lúc  dụng  công  tu  hành  trong  Thiền-đường,  vô  hình  trung  chúng 

ta có thể tiêu diệt những thứ sát khí ấy, khiến thế giới tránh được 

nguy cơ. Làm sao tiêu diệt chúng? Bầu không khí đã bị ô nhiễm 

vì những chất độc, và hoặc gián tiếp hoặc trực tiếp những khí độc 

ấy  ảnh  hưởng  tới  sức  khỏe  của  chúng  sinh,  đe  dọa  sinh  mạng 

của muôn loài. Quý vị hãy xem, hiện nay các thứ tật bịnh quái dị 

càng  ngày  càng  nhiều,  khiến  các  bác  sĩ  phải  bó  tay.  Ðó  là  do 

41 

không  khí  bị  ô  nhiễm,  chẳng  được  trong  lành  sạch  sẽ,  đâu  đâu 

cũng toàn là độc khí. Người tu Ðạo chúng ta phải dùng một loại 

điện  liệu  để  làm  tiêu  tan  chất  độc  trong  không  khí.  Thế  nào  là 

"điện liệu"? Tức  là tĩnh tọa, và từ đó mà ánh sáng trí huệ  được 

phóng đi. Ánh sáng trí huệ này chính là một luồng điện lực. Luồng 

điện  ấy  di  chuyển  trong  không  gian  và  sẽ  có  tác  dụng  giải  độc, 

khiến cho không khí hỗn trược biến thành thanh  khiết. Ðó gọi là 

cách chữa trị các căn bệnh của thế giới bằng phương pháp điện 

liệu. 

Bây  giờ  có  người  hoài  nghi  về  tánh  khả  thi  của  nguyên  tắc  ấy: 

"Tĩnh  tọa  làm  sao  có  thể  làm  tiêu  tan  chất  độc  trong  không  khí 

đặng?" Tôi xin kể một câu chuyện như sau: Vào đời nhà Tống có 

một  vị  đại  văn  hào  tên  là  Tô  Ðông  Pha.  Ðương  thời  cũng  có  vị 

Thiền-sư  pháp  danh  là  Phật  Ấn.  Hai  người  là  bạn  Ðạo,  thường 

hay lui tới với nhau, nên có câu đối như sau để chứng minh tình 

quý vị gắn bó của họ: 

Xuất nhập hữu tăng, giai Phật Ấn. 

Vãng lai vô khách bất Ðông Pha. 

(Ra vào: có Sư Phật Ấn thường gần gũi. 

Tới lui: chẳng bạn Ðông Pha thì còn ai.) 

Có lần Tô Ðông Pha làm một bài kệ: 

Khể thủ thiên trung thiên 

Hào quang chiếu đai thiên 

Bát phong xuy bất động 

42 

Ðoan tọa tử kim liên. 

(Ðảnh lễ Thiên trung Thiên (tức là Phật) 

Hào quang chiếu vũ trụ. 

Tám gió thổi chẳng động. 

Ngồi vững tòa sen vàng.) 

Tô  Ðông  Pha  gởi  cho  Thiền-sư  Phật  Ấn  bình  luận,  rồi  vì  đó  mà 

hai người nẩy ra tranh biện. Bây giờ chúng ta hãy lấy câu "Hào 

quang  chiếu  vũ  trụ"  để  thuyết  minh  một  nguyên  lý.  Hào  quang 

này chính là điện liệu, rọi chiếu toàn đại thiên thế giới và làm cho 

tiêu độc. Hào quang này có thể làm tiêu trừ không khí hỗn trược 

trong vũ trụ, tẩy sạch hoàn toàn cho đến một chút xíu độc tố cũng 

không còn. 

Nếu  quý  vị  có  thể  phóng  hào  quang  chiếu  khắp  vũ  trụ,  thì  phần 

độc  khí  của  quý vị  sẽ  được  tiêu  tan.  Nếu  kẻ  khác  có  thể  phóng 

hào quang chiếu khắp vũ trụ thì phần độc khí của kẻ ấy sẽ được 

diệt  trừ.  Nếu  mọi  người  có  thể  phóng  hào  quang  chiếu  khắp  vũ 

trụ thì độc khí của mọi người sẽ được tiêu trừ. 

Nếu ai ai cũng đồng tâm hiệp lực dùng phương pháp điện liệu để 

chữa trị các căn bịnh của thế giới thì không khí ô nhiễm sẽ càng 

ngày càng giảm bớt, không khí trong lành sẽ càng ngày càng gia 

tăng.  Dần  dần  bầu  không  khí  sẽ  trở  nên  hoàn  toàn  trong  sạch. 

Quý vị phải biết rằng không khí ô trược là độc tố, còn không khí 

trong lành là trí huệ. 

Hiện tại vì sao không khí ô nhiễm? Vì đa số người ta không biết 

tu hành, không biết dùng pháp điện liệu, do đó không khí càng lúc 

43 

càng ô trược. Người tu Ðạo chúng ta phải nhận trách nhiệm làm 

cho  không  khí  trở  nên  thanh  khiết.  Không  những  bản  thân  mình 

phải dũng mãnh tinh tấn tu Thiền, mà còn phải khuyến khích quý 

vị bè thân thích ngồi Thiền. Công đức tọa Thiền vô lượng vô biên, 

đối với thân tâm có ích lợi không thể nghĩ bàn. Nếu họ không tin, 

quý vị hãy bảo họ thử thí nghiệm xem, sớm muộn họ sẽ đạt được 

ích  lợi  khó  nghĩ  bàn.  Quý  vị  hãy  gắng  công  tọa  Thiền.  Khi  hào 

quang của quý vị chiếu khắp đại thiên thế giới, độc tố trong không 

khí sẽ tự nhiên tiêu diệt hết. 

Quý vị hãy chú ý! Chỉ cần quý vị ngừng bặt vọng tưởng thì có thể 

phóng  ra  trí  huệ  quang  minh.  Hào  quang  này  có  thể  chiếu  khắp 

đại thiên thế giới và trừ độc trong không khí. Quý vị sẽ gặt hái vô 

lượng công đức có lợi ích cho nhân loại toàn thế giới. Lợi ích gì? 

Tức là có thể tiêu diệt độc tố làm ô nhiễm không khí, khiến nhân 

loại  không  còn  bị  tai  họa  vì  các  chứng  bịnh  hiểm  nghèo.  Ðây 

chính là lợi ích gián tiếp cho tất cả mọi người vậy. 



Ma Tới Ðể Giúp Quý Vị Tu Ðạo 

Trước đây tôi có nói: "Nếu ai tĩnh tọa được một chốc lát thì còn 

hơn là xây hằng sa tháp bảy báu." Có vị ngồi trong Thiền-đường, 

nghĩ vẩn vơ rằng: "Tĩnh tọa một giây phút mà công đức còn hơn 

xây  tháp  bảy  báu";  rồi  nghĩ  lui  nghĩ  tới,  nên  dù  là  một  tích  tắc 

cũng chẳng tĩnh tọa đặng, do đó một tí công đức cũng chẳng có 

được! Vì sao? Thì cũng giống như nhận ngón tay làm mặt trăng, 

chỉ thấy ngón tay chỉ mặt trăng mà không nhìn thấy mặt trăng, rồi 

cho rằng có công đức vô lượng! Vô lượng ư? Quý vị chỉ ngồi đó 

với vô lượng vọng tưởng thôi! 

44 

Lại nói: "Tôi có thể phóng hào quang chiếu khắp vũ trụ! Tôi có thể 

phóng  hào  quang  chiếu  khắp  vũ  trụ!"  Cảnh  giới  này  chẳng  cần 

quý vị nghĩ tới, chẳng cần quý vị nói ra, mà cần quý vị thực hành. 

Nếu quý vị có khả năng chân chính thanh tịnh nhập Ðịnh thì mới 

phóng đặng hào quang chiếu khắp vũ trụ. Không thể nhập Ðịnh, 

nghĩ ngợi vớ vẩn chẳng ích lợi gì. Nghĩ lui nghĩ tới thì cũng đều là 

vọng tưởng, cách xa thực tại đến tám vạn bốn ngàn dặm. 

Lại  có  vị  nghĩ  rằng:  "Làm  sao  để  tôi  nhập  Ðịnh?  Làm  sao  để  tôi 

khai  ngộ?"  Nếu  quý  vị  có  vọng  tưởng  đó,  thì  làm  cách  gì  quý  vị 

cũng chẳng thể nhập Ðịnh, chẳng thể khai ngộ. Vì sao? Vì quý vị 

chỉ  dụng  công  hời  hợt  ngoài  da  mà  thôi,  chứ  chẳng  phải  dụng 

công  nơi  Trí  Bát-nhã.  Quý  vị  toàn  là  hướng  ra  ngoài  tìm  kiếm. 

Chẳng hướng nội mà tìm, thì mãi mãi chẳng tìm ra. 

Quý vị hãy làm bác-sĩ điện liệu (electrotherapist) để giúp thế gian 

này. Hãy cứu giúp chúng sanh đang sống trong bầu không khí ô 

nhiễm này để họ có thể thành Phật trong một bầu không khí trong 

lành. Bây giờ quý vị phải ngồi tĩnh lặng, đừng có quá nhiều vọng 

tưởng, và tôi hy vọng quý vị biết rõ điều đó. Tôi đã giảng cho quý 

vị nghe về phương pháp điện liệu làm cho không khí trong sạch 

rồi. Quý vị hãy thử xem, coi hiệu quả ra sao? 

Hôm  nay  là  ngày  thứ  hai  của  Thiền-thất,  quý  vị  đã  "lên  đường" 

chưa? "Lên đường" có nghĩa là lên con đường Chánh-giác, con 

đường  Bồ-đề.  Quý  vị  đã  đề  khởi  được  câu  "Niệm  Phật  là  ai" 

chưa? Quý vị đã buông bỏ vọng tưởng chưa? Nếu chưa đề khởi 

được  câu  "Niệm  Phật  là  ai?"  thì  hãy  mau  mau  làm  đi.  Phải  tập 

như  "mèo  rình  chuột"  vậy,  kiên  nhẫn  chăm  chú  chờ  chuột.  Lại 

cũng giống như "gà mẹ ấp trứng," một lòng một dạ nhớ nghĩ đến 

đám gà con sắp nở. Lại cũng giống như "rồng giữ hạt châu," cẩn 

45 

thận chuyên nhất giữ chặt hạt bảo châu. Lúc nào cũng dụng công 

thì mới hy vọng thành tựu. 

Chúng ta tu hạnh "ngày ăn một bữa, đêm chẳng nằm mà ngủ" là 

cách tu khổ hạnh mà tôi dám nói rằng hay nhất thế giới. Ðặc biệt 

là lúc đả Thiền-thất, mỗi ngày ngồi mười hai giờ, đi nhiễu sáu giờ. 

Sự thực hành khắc khổ này đòi hỏi Thiền-sinh phải ăn uống cho 

đầy đủ. Do đó tại Trung Quốc, khi nào có đả Thiền-thất, mỗi đêm 

mọi  người  đều  được  cho  ăn  hai  cái  bánh  bao  lớn  nên  ai  cũng 

thích thú lắm. Song ở đây không có cái lệ này.  Do đó bữa trưa, 

quý vị nên ăn thêm một chút, ăn cho no để đủ sức đi nhiễu hoặc 

chạy. 

Giới  luật  nhà  Phật  quy  định  "nhật  trung  nhất  thực,"  tức  là  mỗi 

ngày chỉ ăn một bữa vào giờ ngọ (mười hai giờ trưa) mà thôi. Về 

sau, lệ này đổi thành "quá ngọ bất thực," tức là sau mười hai giờ 

trưa thì không được dùng bữa, nhưng buổi sáng có thể ăn cháo 

điểm tâm. Vì không phải ăn sau giờ ngọ nên việc này không phải 

là phạm giới. 

Trong  khóa  Thiền,  nếu  ăn  không  đủ  no  thì  sẽ  không  có  đủ  sức 

ngồi Thiền, đi nhiễu hay chạy, do đó có thể sinh ra thối chuyển. Vì 

sao? Nếu quý vị tham Thiền đến tối, bao tử quý vị sẽ cồn cào và 

trách quý vị là đã quá ích kỷ, chỉ biết tu hành, chỉ chú tâm muốn 

khai ngộ, chẳng quan tâm đến nó, khiến nó phải đau khổ. Nó hỏi 

quý  vị  tu  Ðạo  gì  mà  một  chút  từ  bi  cũng  không  có.  Thế  là  nó 

chẳng hợp tác với quý vị nữa, khiến quý vị dễ thối tâm, không còn 

muốn tu hành, uổng phí công phu khi trước. Bởi  vậy trong khóa 

Thiền, quý vị cần phải ăn cho đủ no mới có năng lực để mưu cầu 

trí huệ giải thoát. 

46 

Hôm nay tôi kể cho quý vị nghe câu chuyện "Ăn bánh bao lúc đả 

thất."  Ðây  là  chuyện  có  thật,  không  phải  bịa  đặt.  Ở  chùa  Thiên 

Ðồng tại tỉnh Ninh-Ba bên Trung Quốc, có vị phương trượng tên 

Mật  Vân.  Ngài  là  một  vị  Minh  nhãn  Thiện-tri-thức.  Thầy  Duy-na 

cũng là một vị Minh nhãn Thiện-tri-thức. Song lòng từ bi của Thầy 

Duy-na thì quá rộng lớn còn lòng từ bi của Phương-trượng thì lại 

hạn  hẹp.  Ngài  Mật  Vân  thì  có  tác  phong  "Ma-ha-tát  chẳng  để  ý 

đến ai cả," còn ngài Duy-na thì chủ trương "Bồ-đề Tát-đỏa thích 

lo  chuyện  người."  Vì  hai  vị  có  tư  tưởng  khác  biệt  nên  lối  cư  xử 

cũng xung khắc. 

Trong lúc đả Thất, ai cũng dũng mãnh tinh tấn ngồi Thiền, cầu trí 

huệ giải thoát. Một đêm nọ vị Duy-na từ bi này thấy đại chúng vì 

quá đói bụng nên chẳng còn tinh thần nào ngồi Thiền được. Có vị 

bị  hôn  trầm,  có  vị  thì  tâm  tán  loạn,  hoặc  nếu  không  ngủ  gật  thì 

cũng  "ngồi  sụm."  Bình  thường,  khi  ngồi  Thiền  người  ta  cao 

khoảng  ba  thước  tây,  nhưng  vì  bụng  đói  quá,  không  ngồi  thẳng 

lưng được, phải khòm xuống nên chỉ còn cao hơn một thước, do 

đó gọi là "ngồi sụm." Khi hiện tượng này xảy ra thì chẳng ai còn 

tiếp tục ngồi Thiền được nữa. Thầy Duy-na thấy vậy mới nẩy lòng 

thương  và  muốn  giữ  sức  khỏe  cho  đại  chúng,  Thầy  bèn  nhập 

Ðịnh, dùng thần thông vào nhà bếp lấy cắp một ít cơm cháy đem 

phân phát cho mỗi người một ít. Khi ngồi Thiền xong, mọi người 

mở  mắt  ra  thì  thấy  trên  đùi  họ  có  một  miếng  cơm  cháy,  liền  rón 

rén ăn hết. Bởi vì "người là sắt, cơm là thép," nên ai ăn vào cũng 

khôi  phục  lại  tinh  thần.  Lúc  đi  nhiễu,  cũng  không  cảm  thấy  mệt 

mỏi. Chẳng còn như trước, vì bụng đói không thể đi nhiễu được 

nên phải ngồi qua một bên để nghỉ mệt. 

47 

Sau khi Thầy Duy-na có lòng từ bi này lấy cắp cơm cháy liên tiếp 

hai ngày để cho đại chúng ăn điểm tâm, thì đến ngày thứ ba bị vị 

Phương-trượng  phát  giác  ra  chuyện  ăn  cắp  nên  bị  đuổi  ra  khỏi 

chùa. 

Sự việc này xảy ra như sau: Buổi sáng ngày thứ ba, Thầy quản lý 

nhà bếp phát hiện ra rằng cơm cháy ngày hôm qua đã biến mất 

và  Thầy  nghi  rằng  đã  bị  chuột  ăn  hết.  Vì  là  nhiệm  vụ  của  Thầy, 

nên  Thầy  mới  báo  cáo  chuyện  này  lên  ngài  Phương-trượng  để 

xin ý kiến. Ngài Phương-trượng dạy rằng: "Ðược rồi, phải bắt con 

chuột đó!" Ðến tối, ngài Phương-trượng nhập Ðịnh quán sát mới 

phát  giác  là  Thầy  Duy-na  đã  trộm  cơm  cháy  của  nhà  bếp  trong 

lúc nhập Ðịnh. Nhân đó Ngài mới đem nhục thân của Thầy Duy-

na giấu dưới ghế ngồi. Lúc Thầy Duy-na xuất Ðịnh thì không thấy 

"nhà"  (nhục  thân)  của  Thầy  đâu  nữa.  Thầy  tìm  kỹ  khắp  nơi  thì 

cuối cùng mới thấy nhục thân mình nằm ở dưới ghế nên kéo nó 

ra.  Bấy  giờ,  Ngài  Phương-trượng  mới  bảo:  "Thầy  làm  gì  vậy? 

Thầy  quả  là  một  con  chuột  lớn.  Thầy  dám  ăn  cắp  cơm  cháy  ở 

nhà bếp hả? Thầy có biết là Thầy đã phạm giới không? Ai phạm 

giới phải bị đuổi ra khỏi chùa! Ngày mai Thầy phải đi. Chúng tôi 

không thể lưu giữ Thầy ở đây nữa!" 

Thầy Duy-na thưa: "Bạch Ngài, Ngài đuổi tôi thì được rồi, song tôi 

muốn xin Ngài một việc, mong Ngài thuận cho." 

Vị  Phương-trượng  hỏi:  "Thầy  sắp  ra  đi,  còn  muốn  yêu  cầu  gì 

nữa?" 

Thầy Duy-na thưa: "Các Thiền-sinh nhất định phải được ăn đủ no 

thì  mới  có  thể  dụng  công  tu  hành.  Nếu  ăn  không  no,  chắc  chắn 

chẳng thể tu hành được. Do đó tôi mới vào nhà bếp lấy trộm cơm 

48 

cháy  để  cho  đại  chúng  dùng,  chẳng  phải  để  tôi  ăn.  Tôi  hy  vọng 

Ngài Phương-trượng từ bi, mỗi tối cho mỗi người ăn hai cái bánh 

bao. Ðược vậy thì tôi xin cúi đầu đảnh lễ Ngài. Tôi ra đi rồi, chẳng 

còn gì thắc mắc nữa!" 

Vị Phương-trượng suy nghĩ và thấy có lý: "Ðược rồi! Tôi sẽ thỏa 

mãn lời yêu cầu của Thầy." Từ đó về sau, khi nào đả Thiền-thất, 

mỗi người được ăn hai cái bánh bao vào buổi tối. 

Thầy  Duy-na  lại  hỏi  Phương-trượng:  "Thưa  Ngài,  tôi  nên  đi  về 

đâu?" 

Phương-trượng đáp: "Thầy hãy đến tỉnh Tứ-xuyên xây dựng đạo 

tràng. Các vị hộ pháp ở đó có thiện duyên với Thầy." 

Bấy giờ Thầy Duy-na mới dùng phép Thần-túc-thông để đến tỉnh 

Tứ-xuyên.  Thầy  thấy  hai  cây  quế  cao  to,  cành  lá  sum  sê,  nên 

ngồi  Thiền  giữa  hai  cây  quế  ấy.  Nhiều  vị  hộ  pháp  và  cư  sĩ  thấy 

Thầy ngồi Thiền dưới gốc cây, nhận ra Thầy là bậc chân tu, một 

vị cao tăng đức hạnh, do đó họ  xây một ngôi chùa dưới hai cây 

quế ấy lấy tên là "Song Quế Ðường." Tại đây, Thầy truyền Pháp 

và  thâu  nhận  đệ  tử.  Về  sau,  rất  nhiều  người  tham  Thiền  được 

khai ngộ và Thầy trở thành vị Tổ đầu tiên. 

Tham Thiền cũng như uống nước, nóng hay lạnh chỉ tự mình biết 

lấy. Dụng công tới chỗ vững vàng thì mình tự biết; dụng công mà 

chưa  thành  thục  thì  cũng  chỉ  có  mình  tự  hay.  Ai  dụng  công  đã 

vững,  đã  thành  thục  thì  cần  phải  liên  tục  nỗ  lực.  Kẻ  chưa  dụng 

công  tới  đâu  cả  thì  chớ  biếng  nhác.  Trong  lúc  tham  gia  Thiền-

thất, quý vị phải buông xả hết mọi thứ. Có câu: 

"Ðề khởi được, buông xả được." 

49 

"Ðề khởi được" cái gì? Ðề khởi được câu "Niệm Phật là ai?" 

"Buông  xả  được"  thứ  gì?  Buông  xả  được  mọi  vọng  tưởng.  Phải 

buông xả được vọng tưởng và sự nghĩ ngợi lăng xăng thì trí huệ 

mới  nảy  sinh.  Không  buông  xả  được  vọng  tưởng  thì  dụng  công 

sẽ không có kết quả. 

Trong  bảy  ngày  này,  quý  vị  phải  dũng  mãnh  tinh  tấn,  đừng  sinh 

một mảy may tâm trạng biếng nhác hay một chút hoài nghi. Hãy 

cùng  nhau  dụng  công.  Khi  dụng  công  tới  chỗ  "không  thấy  có 

mình,  không  thấy  có  người"  thì  sẽ  khai  ngộ.  Nếu  dụng  công  tới 

chỗ  "phi  sắc,  phi  không"  thì  sẽ  hợp  nhất  với  Ðức  Như  Lai.  Nếu 

quý  vị  chưa  hiểu  được  cảnh  giới  "phi  sắc,  phi  không"  thì  thật 

đáng hổ thẹn. 

Vì sao dụng công mà không được tương ưng? Vì thói quen, tập 

khí từ vô lượng kiếp đến nay quá sức sâu dày; do đó, tâm muốn 

hướng tới con đường Bồ-đề mà  thân thì chẳng chịu tiến tới, cứ 

muốn thối lui. Quý vị phải biết rằng hễ tập khí, thói quen quá nặng 

nề,  nghiệp  chướng  dày  sâu,  thì  càng  cần  phải  buông  xả  vọng 

tưởng.  Buông  xả  vọng  tưởng  không  khó,  quý  vị  chỉ  cần  quên 

mình đi là vọng tưởng hết ngay. Chỉ vì còn có cái "tôi" nên quý vị 

mới không thể quên bẵng được mình. 

Khi  tu  hành  ở  Thiền-đường,  quý  vị  phải  tu  làm  sao  cho  "trên 

không biết có trời, giữa không biết có người, dưới không biết có 

đất." Trời, đất, người không còn, đông tay nam bắc cũng tiêu tan, 

thì lúc ấy một niệm cũng không khởi và toàn thể chân-tâm sẽ hiện 

bày. Quý vị sẽ đắc được  "toàn thể đại dụng."  

Nếu  suốt  ngày  khởi  vọng  tưởng  thì  công  phu  sẽ  không  tương 

ưng.  Do  đó,  phải  dụng  công  tới  chỗ  không  sinh  khởi  một  niệm 

50 

nào cả. Khi đi, không biết là mình đang đi; khi đứng, không biết là 

mình đang đứng; khi nằm, không biết là mình đang nằm; khi ngồi, 

không biết là mình đang ngồi. Ði, đứng, nằm, ngồi đều chẳng hay 

biết: 

Cả ngày ăn cơm, nhưng chưa nuốt một hạt gạo. 

Cả ngày mặc áo, nhưng chưa mặc một sơi tơ. 

Lúc ấy, quý vị với hư không hợp làm một. Nếu hợp làm một với 

hư không thì mới hốt nhiên dung thông; đột nhiên quý vị sẽ hiểu 

rõ mọi sự. Ðó là cảnh giới đốn ngộ. 

Ðốn ngộ là do bình thường dụng công, dụng đến chỗ tương ưng 

thì mới hốt nhiên khai ngộ. Nếu bình thường không dụng công thì 

không thể đốn ngộ được. Cũng như trẻ con sau khi sinh ra, nhờ 

ngày ngày được nghe tiếng nói nên tới một lúc nào đó chúng tự 

nhiên  biết  nói.  Khi  chúng  thốt  ra  lời  đầu  tiên  thì  cũng  tương  tự 

như  lúc  chúng  ta  khai  ngộ.  Khi  chúng  bắt  đầu  biết  đi,  thì  bước 

đầu tiên cũng có thể ví như lúc chúng ta khai ngộ vậy. Làm sao 

chúng đi được bước đầu tiên? Do bởi ngày nào chúng cũng nhìn 

thấy  người  lớn  đi  đi  lại  lại,  cảnh  tượng  ấy  huân  tập  vào  đầu  óc 

chúng,  khiến  chúng  tự  nhiên  tập  tễnh  bước  đi.  Chúng  ta  dụng 

công  cũng  phải  như  vậy-hôm  nay  dụng  công,  ngày  mai  cũng 

dụng công. Tiếp tục như vậy, khi công phu chín muồi, không còn 

khởi ý tưởng gì, hết bặt vọng niệm, thì quý vị sẽ khai ngộ. 

Sự khai ngộ do ngày ngày  dụng  công tu hành hoặc do từng giờ 

từng phút dụng công tu hành rồi đến khi công phu đã chín muồi 

thì chợt khai ngộ, là sự khai ngộ do dụng công tu hành trong đời 

này. 

51 

Có  người  hỏi:  "Tôi  thấy  vị  kia  chẳng  chịu  dụng  công  tu  hành  gì 

cả, song tới Thiền-đường chưa được bao lâu thì bỗng nhiên khai 

ngộ.  Ðó  là  vì  sao?"  Trường  hợp  này  khá  đặc  biệt  đấy.  Ðó  là  vì 

kiếp này tuy y không dụng công tu hành, song kiếp trước y đã tu 

rồi. Không phải chỉ tu bình thường, mà từng giờ từng phút y đều 

tu,  và  chỉ  thiếu  một  chút  nữa  là  khai  ngộ.  Do  đó,  trong  kiếp  này 

gặp được hoàn cảnh y liền khai ngộ. 


Ðốn-ngộ  tuy  là  tức  khắc  khai  ngộ,  song  cần  phải  vun  bồi  thiện 

căn  từ  kiếp  trước.  Giống  như  làm  ruộng  vậy-mùa  xuân  gieo 

giống,  mùa  hạ  cày  cấy,  thì  mùa  thu  mới  thâu  hoạch.  Nếu  mùa 

xuân không gieo hạt thì mùa thu làm sao có thâu hoạch? Có câu: 

"Một phần canh tác thì một phần thâu hoạch." 

Người  tu  Ðạo  chúng  ta  cũng  phải  như  thế-bất  luận  là  khai  ngộ 

hay chẳng khai ngộ đều phải dũng mãnh tinh tấn, nỗ lực tiến tới. 

Hy vọng trong một phút giây tối hậu chúng ta sẽ đạt kết quả, nhận 

ra "bản lai diện mục" của mình. 

Vì  sao  chúng  ta  không  nhận  ra  được  "bản  lai  diện  mục"  của 

mình? Bởi vì tướng Ngã (cái "tôi") chưa trừ, lòng ích kỷ chưa dứt. 

Nếu không còn tướng Ngã và lòng ích kỷ thì có thể nhận ra "bản 

lai diện mục" ngay. 

Nếu  quý  vị  không  muốn  nhận  ra  "bản  lai  diện  mục"  thì  không 

thành  vấn  đề-tu  cũng  được,  không  tu  cũng  xong,  bởi  vì  quý  vị 

chẳng có hy vọng gì cả. Song,  người tu Ðạo nhất định cần phải 

có hy vọng. Ðó là hy vọng hiểu rõ mình từ đâu tới, rồi đi về đâu, 

muốn biết được mình từ đâu sinh ra và chết rồi thì đi về đâu. Nếu 

muốn  biết  "bản  lai  diện  mục"  của  mình  ra  sao,  thì  quý  vị  phải 

52 

không sợ khổ, sợ khó, sợ gian nan-như thế thì mới có thể phản 

bổn hoàn nguyên, đắc được "thân kim-cang bất hoại." 

Chúng  ta  làm  gì  trong  Thiền-đường?  Chính  là  rèn  luyện  "thân 

kim-cang bất hoại." Một khi đã là "thân kim-cang bất hoại," thân ta 

ắt hẳn chẳng còn biết khổ sở, chẳng còn biết đau đớn. Do đó nếu 

chúng  ta  cứ  sợ  khổ  sợ  đau  thì  không  làm  sao  thành  tựu  được 

"thân  kim-cang  bất  hoại."  Thân  bất  hoại  này  là  do  rèn  luyện  mà 

thành.  Và  công  việc  chúng  ta  đang  làm  đây  chính  là  rèn  luyện 

"thân  kim-cang  bất  hoại"-rèn  luyện  thân  này  cho  được  kiên  cố, 

vĩnh viễn không hư hoại. 

Nghe vậy, có vị  nghĩ rằng:  "Tôi tu hành không  phải vì cái 'túi da 

thối' này. Rèn luyện nó thành bất hoại để làm gì chứ?" Không sai! 

Lý luận của quý vị đúng lắm; song, "thân kim-cang bất hoại" mà 

tôi nói đây không phải là "túi da thối" này. Vậy thì là gì? Là "thân 

kim cang bất hoại" của tự-tánh, cũng là Pháp-thân và huệ-mạng, 

mà  cũng  chính  là  "thân  kim  cang  bất  hoại"  của  tự-tánh  nguyên 

thủy thanh tịnh. 

Quý  vị  nên  nhớ:  Tu  Ðạo  không  phải  là  chuyện  dễ.  Hễ  quý  vị 

muốn tu Ðạo thì có ma tới phá. Ma này không phải chỉ từ một nơi, 

mà từ bốn phương tám hướng kéo tới. Có thứ là ma bịnh, có thứ 

là ma phiền não; lại có thiên ma, nhân ma, quỷ ma và cả yêu ma 

nữa. Chúng ma kéo tới từ chỗ quý vị chẳng ngờ chẳng biết, làm 

cho Ðạo-tâm của quý vị lung lay, khiến quý vị thối lui trên đường 

tu tập. Chúng dùng đủ cách để dụ dỗ, uy hiếp, đe dọa, khiến quý 

vị phải thối chuyển, mất Ðịnh-lực, rồi bỏ tu luôn. 

Quý  vị  ngồi  Thiền  tới  một  trình  độ  kha  khá  thì  sẽ  có  ma  tới  thử 

thách xem Ðạo-lực của quý vị ra sao. Có khi chúng hóa hiện làm 

53 

kẻ nam hay người nữ với dáng mạo đẹp đẽ để dụ dỗ-nếu không 

động tâm thì quý vị vượt qua được thử thách, nếu động tâm thì 

quý vị sẽ đọa lạc. Ðây là điều vô cùng quan trọng, quý vị hãy nhớ 

cho kỹ! Hễ sẩy chân lỡ bước là ôm hận ngàn đời! 

Khi  cảnh  giới  hiện  ra  để  thử  thách  kẻ  tu  hành,  thì  chúng  ta  cần 

phải xét xem cảnh giới ấy là giả hay thật.  Dùng phương cách gì?  

Rất  đơn  giản:  niệm  "A  Di  Ðà  Phật,"  chuyên  nhất  không  loạn, 

chẳng  khởi  vọng  tưởng.  Nếu  cảnh  giới  ấy  là  giả  thì  nó  sẽ  từ  từ 

biến mất. Nếu là cảnh giới thật thì càng niệm, cảnh ấy càng hiện 

ra rõ ràng. Ai ngồi Thiền không hiểu phương pháp này sẽ bị "tẩu 

hỏa  nhập  ma"  và  Ðạo-nghiệp  sẽ  tiêu  tan.  Lại  có  kẻ  tự  cho  rằng 

mình đã nhập ma-cảnh, do đó sẽ bỏ lỡ cơ hội khai ngộ. 

Lúc  còn  trẻ  tôi  có  nghe  nói  rằng:  "Tu  Ðạo  thì  có  ma."  Tôi  không 

tin, lại còn kiêu ngạo nói: "Ma gì tôi cũng không sợ! Tôi chẳng sợ 

bất kỳ thứ yêu ma quỷ quái nào!" Tôi cho rằng nói như thế cũng 

không sao, chẳng có gì đáng e ngại. Nào ngờ chẳng bao lâu quả 

có ma lại phá tôi. Ma gì? Ma bịnh! Lần ấy tôi bịnh nặng, hôn mê 

suốt  bảy,  tám  ngày,  chẳng  hay  biết  gì  cả.  Bấy  giờ  mới  biết  là 

công phu tu hành chưa đủ nên không vượt qua được thử thách. 

Yêu  ma  quỷ  quái,  thiên  ma  ngoại  đạo,  tôi  đều  không  sợ;  chỉ  sợ 

ma  bịnh-không  hàng  phục  được  nó,  mà  cũng  không  chịu  đựng 

nổi  nó.  Do  đó,  người  tu  Ðạo  chớ  có  khoe  khoang,  tự  đắc,  nói 

rằng mình chẳng sợ gì cả. Nếu quý vị tự mãn tự đắc thì rắc rối sẽ 

kéo tới ngay! 

Người  tu  Ðạo  cần  phải  thế  nào?  Cần  phải  khiêm  nhường,  cẩn 

thận giống như đang đi trên bờ vực sâu, hay bước trên mặt băng 

mỏng  vậy.  Lúc  nào  cũng  phải  hết  sức  thận  trọng,  đề  cao  cảnh 

54 

giác,  thì  mới  tu  Ðạo  được.  Nói  tóm  lại,  hãy  "nói  ít,  ngồi  thiền 

nhiều"; đó là căn bản của việc tu hành. 

Người  tu  hành  thành  tựu  được  Ðạo-nghiệp  là  nhờ  ai  trợ  giúp? 

Chính là ma đấy! Cũng như muốn cho lưỡi dao được bén thì phải 

mài, người tu hành phát huy được ánh sáng trí huệ cũng là nhờ 

ma lại giúp. Do đó, quý vị hãy xem ma như là hộ pháp vậy. Cho 

nên có câu: 

Kiến sự tỉnh sự xuất thế gian 

Kiến sự mê sự đọa trầm luân. 

(Thấy việc, hiểu rõ: xuất thế gian, 

Thấy việc, si mê: chịu đọa lạc.) 

Nếu quý vị có khả năng giác ngộ, gặp cảnh liền hiểu thấu suốt, thì 

quý vị sẽ siêu xuất thế giới. Nếu quý vị không thể giác ngộ, gặp 

chuyện  gì  thì  mê  mờ  chuyện  ấy,  ắt  sẽ  đọa  địa  ngục.  Cho  nên, 

người tu Ðạo không sợ gặp ma, chỉ sợ chẳng có Ðịnh-lực. Ma tới 

là giúp quý vị, thử thách quý vị, xem quý vị có công phu, có Ðịnh-

lực hay không. Nếu quý vị có công phu, có Ðịnh-lực, thì bất luận 

là thứ ma gì đi nữa, chúng cũng không làm quý vị dao động tinh 

thần được. 

Người  tu  hành  lúc  nào  cũng  phải  treo  mấy  chữ  "vấn  đề  sống 

chết"  ngang  mày,  lúc  nào  cũng  nghĩ  cách  để  liễu  sinh  thoát  tử. 

Quý vị nên biết rằng không có việc gì trọng yếu hơn "sinh tử sự 

đại?uot; cả. Nếu chuyện sinh tử chưa giải quyết, quý vị sẽ không 

biết  vì  sao  mình  sinh  ra  và  chết  rồi  thì  đi  về  đâu.  Do  đó,  chưa 

chân  chính  thông  suốt  "vấn  đề  sống  chết"  thì  cần  phải  nỗ  lực 

55 

dụng công; bằng không thì sẽ vĩnh viễn bị vòng sinh tử luân hồi 

ràng buộc, không sao giải thoát được. 

Trên đường Ðạo, quý vị hãy nghĩ tới "vấn đề sống chết" này, xem 

chúng ma như là kẻ hộ pháp giúp mình tu hành. Ai chửi quý vị, 

đánh quý vị, chính là giúp đỡ quý vị tu hành. Ai nói thị phi về quý 

vị, gây khó khăn cho quý vị, cũng chính là để giúp quý vị tu hành. 

Nói tóm lại, khi nghịch cảnh kéo tới, quý vị cứ thuận theo nó mà 

nhẫn  chịu.  Hãy  coi  chúng  như  là  những  bạn  bè  tới  để  trợ  giúp 

cho quý vị thì phiền não sẽ hết. Hễ hết phiền não thì trí huệ phát 

sinh. Có trí huệ chân chính thì tất cả ma quái không còn cách gì 

làm cho tâm quý vị dao động nữa. 

Vì sao chúng ta bị cảnh giới của yêu ma làm cho dao động? Bởi 

vì trí huệ của chúng ta chưa viên mãn. Vì trí huệ không viên mãn 

nên  gặp  việc  gì  cũng  sinh  mê  muội,  không  nhận  thức  được  rõ 

ràng-ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sinh  tướng,  thọ  giả  tướng 

đều nẩy sinh, và phiền não cũng theo đó mà trỗi dậy. Nếu quả có 

trí huệ, thì không có những vấn đề ấy đâu! 



Tổ Sư Bồ Ðề Ðạt Ma Tới Trung Quốc   

Vào  tháng  chín,  năm  Phổ  Thông  thứ  nhất  (năm  520  sau  Công-

nguyên) thời Lương Võ Ðế, Ðức Tổ-sư Bồ Ðề Ðạt Ma từ Ấn Ðộ 

đáp  thuyền  sang  Trung  Quốc.  Thuyền  cập  bến  ở  Quảng-châu, 

Ngài lên bờ tới Kim-lăng (Nam Kinh) cùng vua Lương Võ Ðế đàm 

luận. Bởi vì vua không khế-cơ, nên Ngài rời Kim-Lăng, đi lên phía 

Bắc  về  hướng  Lạc-dương.  Khi  Ngài  đi  qua  chỗ  Pháp-sư  Thần 

Quang  giảng  kinh  thì  thuận  đường  mới  vào  nghe.  Khi  Ngài  phát 

hiện Pháp-sư Thần Quang có biện tài vô ngại, đến nỗi "trời mưa 

56 

hoa  xuống,  đất  trồi  bông  sen  lên,"  thì  Ngài  biết  Thần  Quang  là 

một bậc Pháp-khí. Bấy giờ, Ngài Thần Quang thấy một vị sư Ấn 

Ðộ đến nghe kinh thì chẳng kềm được lòng ngã mạn, nên giảng 

kinh xong, Ngài nháy Ðức Bồ Ðề Ðạt Ma một cái. 

Tổ-sư hỏi Ngài: "Thưa Thầy, Thầy đang làm gì ở đây?" 

Ngài Thần Quang đáp: "Tôi giảng kinh." 

Tổ-sư hỏi: "Thầy giảng kinh gì?" 

Ngài Thần Quang khó chịu, vặn lại: "Thầy từ đâu lại?" 

Tổ-sư trả lời: "Tôi từ Ấn Ðộ tới." 

Ngài  Thần  Quang  liền  hỏi:  "Thế  ở  Ấn  Ðộ  chẳng  có  giảng  kinh 

sao?" 

Tổ-sư trả lời: "Ðương nhiên là có giảng kinh, nhưng giảng toàn là 

 'Vô tự chân kinh.' " (kinh không có chữ). 

Ngài Thần Quang lại hỏi: "Thế nào là  vô tự chân kinh?" 

Tổ-sư  đáp:  "Vô  tự  chân  kinh  là  kinh  chỉ  có  giấy  trắng.  Kinh  mà 

Thầy giảng thì chữ đen, giấy trắng. Vậy Thầy giảng để làm gì?" 

Ngài  Thần  Quang  nghe  vậy  thì  có  ý  bực  bội,  bèn  nói:  "Ta  giảng 

kinh để dạy người ta liễu thoát sinh tử." 

Tổ-sư hỏi: "Thầy dựa vào đâu mà dạy kẻ khác liễu thoát sinh tử? 

Bản thân Thầy còn chưa liễu thoát được sinh tử kia mà!" 

Ngài Thần Quang nghĩ thầm: "Tên Hòa-thượng mặt đen này chắc 

là  hóa  thân  của  Ma  vương  tới  đây  để  hủy  báng  Tam-bảo,  mình 

phải thử coi pháp lực của y ra sao mới được!" 

57 

Bấy giờ, Ngài Thần Quang lấy xâu tràng hạt (chuỗi hạt làm bằng 

sắt,  là  vũ  khí  hàng  ma)  đánh  mạnh  vào  mặt  Tổ-sư.  Ðức  Tổ-sư 

không  kịp  phòng  bị,  chẳng  may  bị  đánh  trúng,  gãy  hai  cái  răng 

cửa.  Ðức  Tổ-sư  (đã  đắc  quả  thánh)  nghĩ  thầm:  "Răng  của  bậc 

thánh  mà  rớt  xuống  đất  ở  nơi  nào  thì  nơi  ấy  sẽ  bị  hạn  hán  ba 

năm."  Vì  lòng  từ  bi  thương  xót  chúng  sinh  nên  Ngài  liền  nuốt 

chửng hai cái răng ấy vào bụng; thế nên mới có câu: 

"Ðả lạc môn nha hoà huyết thôn." 

(Nuốt chửng răng gãy lẫn máu me). 

Tổ-sư chẳng nói một lời, quay lưng đi ra khỏi chùa, rồi bước lên 

một  cành  lan  để  vượt  qua  sông  Trường-giang,  đến  Chùa  Thiếu 

Lâm  ở  núi  Tung-Sơn,  tỉnh  Hà-nam.  Tại  đó,  Ngài  ngồi  quay  mặt 

vào vách tường suốt chín năm, quán sát Thiền-cơ. 

Về phần Ngài Thần Quang, thì Ngài rất đắc ý, cho rằng mình đã 

thắng cuộc, không hề biết rằng Ðức Tổ-sư làm thế là vì tu hạnh 

Nhẫn-nhục Ba-la-mật. Sau khi Tổ-sư Ðạt Ma đi khỏi chùa, không 

lâu thì Quỷ Vô-thường tới và hỏi Ngài Thần Quang: "Thầy là Thần 

Quang phải không?" 

Ngài Thần Quang đáp: "Ta là Thần Quang, có chuyện gì không?" 

Quỷ  Vô-thường  nói:  "Tôi  vâng  lệnh  vua  Diêm-la  mời  Thầy  đến 

uống  trà  đồng  thời  hỏi  xem  Ngài  đã  giảng  được  bao  nhiêu  bộ 

kinh,  tụng  được  bao  nhiêu  bộ,  còn  bao  nhiêu  bộ  chưa  tụng  và 

bao nhiêu bộ chưa giảng." 

Ngài Thần Quang nghe xong thì giật mình, hồn bay lên chín tầng 

mây. Ngài biết là mình sắp chết nên khẩn khoản hỏi rằng: "Có ai 

58 

dứt  được  sanh  tử,  tránh  khỏi  sự  phán  xét  của  Diêm-vương 

chăng?" 

Quỷ Vô-thường đáp: "Thì chính là vị Hòa-thượng da đen râu rậm 

bị Thầy đánh gãy hai cái răng cửa đó!" 

Ngài Thần Quang nghe vậy thì rất hối hận vì đã không dằn được 

sự nóng giận và đã xua đuổi một Thánh-nhân. Do đó Ngài xin với 

Quỷ Vô-thường: "Tôi có thể đi tìm vị Hòa-thượng đó để học pháp 

"liễu sinh thoát tử" chăng?" 

Quỷ Vô-thường đồng ý: "Ðược! Nhưng Thầy phải đi nhanh rồi trở 

về ngay, bằng không tôi không chịu trách nhiệm đâu!" 

Ngài  Thần  Quang  liền  lên  đường,  ngày  đêm  không  ngừng  nghỉ 

để đuổi theo Ðức Tổ-sư Ðạt Ma. Khi tới núi Tung-sơn, Ngài thấy 

Tổ-sư đang day mặt vào vách ngồi Thiền thì mừng quá, liền đến 

trước mặt Tổ-sư, cung kính đảnh lễ và sám hối: "Xin Thầy từ bi, 

tha  thứ  cho  đệ  tử  thô  lỗ  này  không  biết  Thầy  là  bậc  thánh-nhân 

nên  đã  phạm  thượng.  Xin  Thầy  dạy  cho  con  pháp  tu  liễu  thoát 

sinh tử." 

Ðức Ðạt Ma ngoái đầu nhìn lại, rồi chẳng nói năng gì, cứ tiếp tục 

ngồi  Thiền.  Ngài  Thần  Quang  liền  quỳ  xuống;  và  quỳ  trong  chín 

năm liên tiếp. 

Chúng ta ngồi Thiền, ngồi chưa đến hai tiếng đồng hồ là đã đau 

lưng,  đau  gối,  chịu  không  nổi,  hoặc  cứ  vẩn  vơ  nghĩ  chuyện  ăn 

cơm,  uống  nước  ngọt...  Nói  tóm lại  là  không  sao khống  chế  nổi 

cái  "tâm  khỉ,  ý  ngựa"  lúc  nào  cũng  muốn  chạy  rông.  Ngài  Thần 

Quang với tinh thần "cầu Pháp quên mình" đã quỳ liên tục trong 

59 

chín  năm.  Trong  chúng  ta  đây,  có  ai  có  thể  quỳ  được  chín  giờ 

không? E rằng chẳng có một ai! 

Một hôm, tuyết rơi tầm tả,  ngập  hơn hai thước, song Ngài  Thần 

Quang  vẫn  quỳ  bên  cạnh  Tổ-sư.  Bấy  giờ  Tổ-sư  mới  ngẩng  đầu 

lên, cảm động vì thành tâm cầu Pháp của Ngài Thần Quang nên 

cất tiếng hỏi: "Thầy quỳ ở đây để làm gì?" 

Ngài  Thần  Quang  đáp:  "Xin  Thầy  từ  bi  truyền  Pháp  cho  con  để 

thoát khỏi tay Diêm Vương!" 

Ðức Tổ-sư nói: "Cầu Pháp nào phải là chuyện dễ dàng như vậy! 

Hãy  chờ  đến  khi  trời  rơi  tuyết  đỏ  thì  ta  sẽ  truyền  Pháp  cho 

ngươi!" 

Ngài Thần Quang thầm nghĩ: "Xưa kia lúc Ðức Thích Ca tu Bồ-tát 

hạnh,  chỉ  vì  cầu  nửa  câu  kệ  mà  dám  xả  cả  thân  mạng..."  Nghĩ 

đến đó thì tâm cơ của Ngài xoay chuyển. Trông thấy một cây giới 

đao treo trên tường, Ngài liền lấy xuống rồi chặt đứt cánh tay trái 

của mình. Máu phun ra như suối, làm cho tuyết trắng hóa thành 

đỏ. Ngài hốt một bụm tuyết đỏ ấy dâng lên trước mặt Tổ-sư Ðạt 

Ma để thỉnh cầu truyền Pháp. 

Tổ-sư  nói:  "Ngươi  vì  Pháp  mà  chặt  tay,  thật  là  chân  thành  cầu 

Pháp"; rồi truyền cho Ngài Thần Quang pháp "bất lập văn tự, giáo 

nghĩa biệt truyền, trực chỉ nhân tâm, kiến tánh thành Phật." Ðức 

Tổ-sư lại đặt tên cho Ngài Thần Quang là Huệ Khả. 

Ngài  Huệ  Khải  thưa:  "Tâm  con  không  an,  xin  Thầy  an  tâm  cho 

con." 

Ðức Tổ-sư bảo: "Ðem tâm lại đây, ta sẽ an cho." 

60 

Ngài Huệ Khả suy nghĩ một hồi lâu rồi thưa: "Con đã tìm tâm con, 

song chẳng thấy được nó ở đâu cả." 

Tổ-sư liền nói: "Ta đã an tâm cho ngươi rồi đó!" 

Ngài Huệ Khả hoát nhiên đại ngộ và trở thành vị Tổ thứ hai của 

Thiền-tông Trung Hoa. Sau đó Ngài truyền y bát và tâm pháp lại 

cho  Ngài  Tăng  Xán  làm  Tổ  thứ  ba.  Ngài  Tăng  Xán  truyền  cho 

Ngài Ðạo Tín là Tổ thứ tư. Ngài Ðạo Tín truyền cho Ngài Hoằng 

Nhẫn  là  Tổ  thứ  năm.  Ngài  Hoằng  Nhẫn  truyền  cho  Ngài  Huệ 

Năng là Tổ thứ sáu. Ðến đây, Thiền-tông phân làm hai phái. Ngài 

Thần  Tú  đại  diện  cho  Bắc-phái,  chủ  trương  "Quét  sạch  bụi  trần, 

quan  sát  thanh  tịnh,"  và  trở  thành  phái  Tiệm-ngộ.  Ngài  có  kệ 

rằng: 

Thân thị Bồ-đề thọ, 

Tâm như minh kính đài, 

Thời thời thường phất thức, 

Vật sử nhạ trần ai. 

 Nghĩa là: 

Thân là cây Bồ-đề, 

Tâm như đài gương sáng, 

Lúc nào cũng quét sạch, 

Chớ để dính bụi trần. 

Ngài Huệ Năng đại diện cho Nam-phái, chủ trương "Lập tức khai 

ngộ," và trở thành phái Ðốn-ngộ. Ngài có kệ rằng: 

61 

Bồ-đề bổn vô thọ, 

Minh kính diệc phi đài, 

Bổn lai vô nhất vật, 

Hà xứ nhạ trần ai? 

 Nghĩa là: 

Bồ-đề không phải cây, 

Gương sáng cũng không đài. 

Xưa nay chẳng có vật, 

Bụi trần bám vào đâu? 

Về  sau,  Nam-phái  lại  phân  làm  năm  tông  là  Quy  Ngưỡng,  Lâm 

Tế,  Tào  Ðộng,  Vân  Môn  và  Pháp  Nhãn.  Căn  cứ  vào  bài  kệ  của 

Tổ Ðạt Ma: 

Ngã bổn lai tư độ, 

Truyền Pháp cứu mê tình; 

Nhất hoa khai ngũ diệp, 

Kết quả tự nhiên thành. 

 Nghĩa là: 

Ta vốn đến đất này, 

Truyền Pháp cứu người mê; 

Một hoa nở năm cánh, 

Kết quả tự nhiên thành. 

62 

thì  quả  nhiên  đến  đời  Lục-tổ,  Thiền-tông  phân  ra  làm  năm  tông. 

Pháp do đó được truyền thừa từ đời này qua đời khác ở Trung 

Hoa.  Bây  giờ  Pháp  lại  được  truyền  tới  nước  Mỹ,  song  không  ai 

cần phải quỳ để cầu Pháp. Chỉ cần quý vị thành tâm tu hành, thì 

có thể đắc được Pháp. 

(Thiền thất tháng 12 năm 1980) 

 

Bí Quyết Khống Chế Vọng Tưởng 

Vạn  Phật  Thánh  Thành  mỗi  năm  đều  có  tổ  chức  vài  Thiền-thất, 

mỗi thất là bảy ngày. Trước lễ vía A-Di-Ðà thì có một Phật-thất (7 

ngày), rồi sau đó là liên tiếp ba Thiền-thất (21 ngày). Hằng năm, 

những  người  đến  dự  Thiền-thất  đều  tham  gia  từ  đầu  đến  cuối, 

khiến  công  đức  được  viên  mãn.  Năm  nay,  hy  vọng  quý  vị  đến 

tham  gia  cũng  giữ  sự  chung  thủy,  chẳng  thối  lui nửa  chừng,  bỏ 

Thiền-đường đi mất; bằng không thì công phu sẽ phải bỏ dở, lãng 

phí thời giờ, chẳng có sở đắc. 

Tư thế lúc ngồi cần phải ngay ngắn, thẳng lưng. Ðầu phải thẳng, 

không cúi xuống, không ngửa lui, không nghiêng trái, không quẹo 

phải. Sau  đó, bắt tréo hai chân theo thế kiết-già-lấy chân trái bỏ 

lên đùi phải, kế đó lấy chân phải bỏ lên đùi trái-đó là tiêu chuẩn. 

Bởi  vì  tư  thế  kiết-già  phu  tọa  khiến  chúng  ta  dễ  nhập  Ðịnh,  cho 

nên  còn  gọi  là  thế  hàng  ma  tọa,  thế  kim-cang  tọa,  hay  thế  liên 

hoa tọa.  Tư thế này có thể giúp tiêu trừ nghiệp chướng trong vô 

 lượng kiếp, khiến liễu sanh thoát tử, tạo được vô lượng công đức. 

Lúc bắt đầu ngồi Thiền, quý vị cần phải luyện tập tư thế căn bản 

này. Kế đến, quý vị hãy điều chỉnh thân thể-mắt nhìn xuống chót 

63 

mũi, từ mũi nhìn xuống miệng, từ miệng nhìn xuống tâm. Ðó là bí 

quyết  để  khống  chế  vọng  tưởng.  Sau  đó  mới  điều  hòa  hơi  thở-

đừng mau, đừng chậm-hãy thở một cách tự nhiên. Lúc này quý vị 

mới  tham  cứu  câu  "Ai  là  kẻ  niệm  Phật?"  Trải  qua  một  thời  gian 

lâu dài, việc tham Thiền sẽ có tác dụng. 

Việc  dụng  công  tham  Thiền  cũng  giống  như  "gà  mẹ  ấp  trứng" 

vậy.  Gà  mẹ  lúc  nào  cũng  nghĩ  đến  gà  con,  cứ  chuyên  tâm  hết 

lòng ấp trứng. Chẳng phải ấp được năm phút là chạy đi, rồi một 

lúc sau lại trở về ấp tiếp, ấp chưa tới năm phút lại chạy mất...; bởi 

làm như vậy thì vĩnh viễn không bao giờ trứng nở ra gà con đặng. 

Tham  Thiền  cũng  thế-lúc  nào  cũng  phải  dụng  công  miên  mật. 

Ðừng sợ đau lưng, đừng sợ nhức chân, đừng sợ khổ cực, đừng 

sợ  gian  nan.  Hãy  một  lòng  một  dạ  tham  Thiền.  Tham  cái  gì? 

Tham  câu  "Niệm  Phật  là  ai?"  Tham  cho  tới  khi  "sông  cạn,  núi 

cùng, nước dừng, đá hiện" thì lúc đó mới khai ngộ được. 

Tham  Thiền  lại  cũng  giống  như  "rồng  ấp  ủ  hạt  châu."  Rồng  lúc 

nào cũng ôm giữ bảo châu, chẳng hề lơ là hoặc không cẩn thận 

chú  ý.  Vì  vậy,  hạt  châu  ngày  một  sáng,  còn  rồng  thì  ngày  đêm 

canh  giữ  hạt  châu.  Người  tham  Thiền  cũng  phải  như  thế-trong 

mỗi phút mỗi giây đều không khởi tạp niệm. Cổ nhân nói: 

"Nhất niệm bất sanh, toàn thể hiện." 

Nghĩa  là  khi  một  niệm  không  sanh  khởi  thì  chân  tâm,  Phật-tánh 

hiện bày. Cũng có thể nói rằng: 

"Vọng niệm bất sanh, toàn thể hiện." 

Hễ vọng niệm không sanh khởi thì lúc ấy toàn thể sẽ hiện rõ. Khi 

ngừng bặt vọng tưởng, quý vị sẽ có cơ hội thành tựu. 

64 

Người tham Thiền không nên nghĩ đến việc thành Phật, đừng để 

tâm  tới  chuyện  khai  ngộ,  cũng  chớ  nghĩ  tới  chuyện  đắc  trí  huệ. 

Cứ nỗ lực dụng công, cần cù chăm chỉ tu hành. Khi thời gian chín 

muồi thì sẽ khai ngộ. Ở trong Thiền-đường, quý vị cứ ngồi Thiền, 

xong lại đi kinh hành, rồi ngồi tiếp, xong lại đi kinh hành, rồi ngồi 

tiếp, xong lại đi tiếp... Cứ như vậy, tu một thời gian lâu dài thì quý 

vị sẽ có cơ hội thành tựu, bởi vì "cửu tọa hữu Thiền," ngồi lâu thì 

sẽ có Thiền. 

Tham Thiền lại cũng giống như "mèo rình chuột." Mèo phải định 

thần chú ý rình tại ổ chuột, chờ chuột chui ra là chụp ngay. Mèo 

không  thể  giải  đãi;  hễ  tâm  tán  loạn  thì  không  còn  chú  ý  đặng. 

Người  tham  Thiền  cũng  thế-lúc  nào  cũng  phải  giữ  chặt  chánh 

niệm, không được sanh vọng niệm. Ðó là kiến thức vào Ðạo sơ 

cấp nhất của việc tham Thiền. 

Người tu Ðạo chớ xuống Nam-sơn cũng chớ lên Bắc-hải mà tìm 

Ðạo. Ðạo vốn ở ngay thân ta. Nếu quý vị có thể ngồi kiết-già phu 

tọa,  chuyên  tâm  chú  ý  tham  Thiền,  thì  đó  là  Ðạo.  Không  nên  có 

tâm thích chuyện cao siêu diệu vợi, hướng tâm ra ngoài tìm Ðạo; 

vì như thế thì vĩnh viễn không tìm ra được đâu. Nếu quý vị bỏ cái 

gần kề để chạy đi tìm cái xa xôi, thì tới đâu quý vị cũng gặp toàn 

chuyện khó khăn, phiền toái. Ðó là tự mình chuốc lấy rắc rối, tự 

mình rước khổ vào thân! 

(Thiền-thất, 12/1980) 

  

Tham Thoại Ðầu 

"Tham" nghĩa là tìm-tìm xem ai là kẻ niệm Phật. 

65 

"Tham thoại đầu" tức là nghiên cứu câu "Ai là người niệm Phật? 

Kẻ niệm Phật là ai?" Có câu: 

Ðại nghi, đại ngộ; 

Tiểu nghi, tiểu ngộ; 

Bất nghi, bất ngộ. 

(Nghi lớn, ngộ lớn; 

Nghi nhỏ, ngộ nhỏ; 

Không nghi, không ngộ.) 

Khi tham thấu triệt câu thoại đầu "Ai là kẻ niệm Phật?" rồi, thì sự 

tham Thiền ấy chính là thanh Kim-cang-vương Bảo-kiếm chặt đứt 

hết mọi dục niệm, chỉ còn một niệm tham cứu câu thoại đầu mà 

thôi.  Lúc  mọi  ý  niệm  đều  ngừng  bặt,  bấy  giờ,  Ðạo-tâm  sẽ  bừng 

dậy. 

Trước  khi  đả  Thiền-thất  thường  có  đả  Phật-thất.  Phật-thất  xong 

mới đả Thiền-thất thì hiệu quả mới tốt đẹp. Trước niệm Phật, sau 

mới tham cứu thoại đầu "Ai là kẻ niệm Phật?" 

 "Tham"  có  nghĩa  là  tìm-tìm  xem  ai  là  kẻ  niệm  Phật.  Là  quỷ  ư? 

Vậy thì thuộc loại quỷ nào? Là người ư? Người nào vậy? Là mình 

ư? Mình chết rồi thì còn niệm được chăng? Bỏ vô quan tài rồi thì 

chẳng ai còn niệm Phật nữa cả! Hãy tìm xem, rốt ráo thì ai niệm 

Phật? Và niệm ai chớ? Hãy tìm xem, kẻ niệm Phật là ai? Ai đang 

niệm Phật? Quý vị tìm không ra ư? Dù quý vị vĩnh viễn tìm kiếm, 

cũng không tìm ra được! Nếu quý vị tìm ra được chữ "Ai" này, thì 

vọng tưởng gì cũng hết sạch. Vì sao quý vị vẫn còn vọng tưởng? 

Vì quý vị vẫn chưa tìm ra được cái "Ai"! 

66 

Tìm cái "Ai" này có thể mất đến cả đại kiếp. Khi quý vị thấy những 

người tu hành lão luyện ngồi Thiền chẳng động đậy, chính là họ 

đang  tìm  cái  "Ai"  này  vậy!  Bởi  vì  chuyên  tâm  tham  cứu  cái  "Ai" 

này  nên  mọi  vọng  tưởng  đều  ngưng  bặt,  thoát  nhiên  khai  ngộ. 

Lúc ấy, trong bóng tối âm u bỗng xuất hiện ánh hào quang sáng 

chói, chuyện gì quý vị cũng thấy rõ cả. Rằng: 

Mê thời thiên quyển thiểu, 

Ngộ thời nhất tự đa. 

(Lúc mê, ngàn sách còn ít, 

Ngộ rồi, một chữ cũng dư.) 

Ðó là đạo lý của việc tham cứu câu  "Ai là kẻ niệm Phật?"  Do đó, 

hễ người nào không khởi vọng tưởng thì người ấy có công phu. 

Người luôn khởi vọng tưởng thì bất cứ công phu gì cũng không 

thành cả. Ðó là điểm cốt tủy của việc tham Thiền. 

Công  phu  tham  Thiền  cốt  ở  sự  chuyên  nhất  tham  cứu-đi  cũng 

tham, ngồi cũng tham, đứng cũng tham, nằm cũng tham. Nói tóm 

lại, lúc nào cũng phải tham Thiền, chớ bỏ qua cơ hội tham Thiền. 

Vì  thế,  lúc  đả  Thiền-thất  chúng  ta  không  lạy  Phật,  không  tụng 

Kinh,  không  lên  chánh-điện,  không  cúng  quá-đường.  Hễ  tới  giờ 

thì ăn; ăn xong lập tức tới Thiền-đường tiếp tục tham Thiền. Lúc 

cần  đi  nhà  vệ  sinh  thì  đi,  xong  rồi  phải  tức  khắc  trở  lại  Thiền-

đường để tiếp tục tham Thiền. Ðừng lãng phí một phút một giây, 

bởi vì biết đâu chính trong một phút một giây ấy quý vị có thể khai 

ngộ thì sao? Do đó, hãy tranh thủ từng giây, từng phút một! 

Có  câu:  "Ðừng  rời   cái  này!"  Không  rời  cái  gì?  Tức  là  không  rời 

câu thoại đầu  "Ai là kẻ niệm Phật?"  Không rời xa câu này, nên đó 

67 

chính là thanh gươm trí huệ cắt đứt thất tình, lục dục. Một khi thói 

hư tật  xấu trừ sạch thì bổn tánh sẽ hiện tiền. Khi bổn tánh hiện 

tiền thì Ðạo-quả Giác-ngộ sẽ thành tựu. 

Trong thời gian tham Thiền, quý vị phải đối diện với thực tế, khắc 

phục mọi hoàn cảnh, giữ chặt tông-chỉ. Phải nhớ rằng khổ đau là 

khởi đầu của an lạc. Tôi thường nói với quý vị là: 

"Chịu khổ thì hết khổ, 

Hưởng phước thì mất phước!" 

 Cổ nhân có dạy: 

"Họa là chỗ phước dựa vào, 

Phước là nơi họa cậy nương." 

Theo  sau  chuyện  hung  xấu  thường  có  điềm  lành  tới;  bên  cạnh 

chuyện yên ổn có thể sẽ có chuyện không may. Pháp thế gian thì 

luôn ở thế đối đãi như vậy. Từ bao kiếp lâu xa đến nay không biết 

chúng  ta  đã  tạo  bao  nhiêu  ác  nghiệp,  thế  nên  giờ  đây  chúng  ta 

phải chịu quả báo. Nếu quý vị biết nỗ lực dụng công, dũng mãnh 

tinh tấn, trả sạch hết nghiệp thì sẽ thành tựu Ðạo-quả. 

Quý  vị  hãy  chú  ý!  Bất  luận  là  cảnh  giới  thuận  (theo  lòng  mình) 

hay cảnh giới nghịch (với ý mình) thì quý vị cũng hãy nhẫn chịu-

nhẫn chịu không nổi cũng phải ráng nhẫn chịu! Tu Ðạo chính là tu 

nhẫn nhịn; có câu: 

"Nhẫn là bảo bối vô giá." 

Nếu  quý  vị  có  thể  nhẫn  nhịn,  chịu  đựng  mọi  chuyện,  thì  sẽ  có 

được sự an lạc chân chánh. Cũng như kẻ luyện võ mà chưa đủ 

68 

kinh  nghiệm-lúc  phải  vật  lộn  thì  quên  bẵng  tất  cả  chiêu  số,  đến 

khi  đánh  đấm  xong  mới  nhớ  ra  các  thế  võ  để  đánh  thì  đã  quá 

muộn!  Tham  Thiền  cũng  vậy-khi  cảnh  giới  đến  thì  quý  vị  phải 

nhẫn chịu, phải  chịu thiệt thòi, phải cắn răng chịu đựng; khivượt 

qua khó khăn rồi quý vị mới đạt được sự tự tại. 

Khi tham Thiền, quý vị phải sáng tham như vậy, chiều cũng tham 

như vậy. Sáng tu Thiền, chiều cũng tu Thiền. Tu lâu ngày thì sẽ 

thành tựu. Nhẫn nại được, tức là dù đau lưng cũng chẳng màng, 

đau gối cũng mặc kệ, cứ nhất tâm nhất niệm tham câu "Ai là kẻ 

niệm Phật?" Nếu lúc nào cũng được như vậy thì quý vị sẽ chẳng 

khởi vọng tưởng, có thể nhiếp thọ, thâu phục thân tâm, khiến tâm 

trí thanh tịnh tới mức một vọng niệm cũng không dấy khởi. Quý vị 

hãy giữ cho tâm đừng rời câu thoại đầu "Ai là kẻ niệm Phật?"; lúc 

nào cũng đề khởi, lúc nào cũng chẳng quên-đó chính là mục tiêu 

của sự dụng công. 

Việc tham thoại đầu thì chỉ có một vọng tưởng, còn tạp niệm thì 

có vô số vọng tưởng. Do đó, chúng ta dùng phương pháp "dĩ độc 

công  độc"-lấy  một  vọng  tưởng  "tham  cứu  thoại  đầu"  để  khống 

chế  tất  cả  các  vọng  tưởng  khác-dần  dần,  từng  vọng  tưởng  một 

sẽ bị tiêu diệt, không còn tái khởi. Lúc ấy, bất luận là cảnh giới gì 

đến  quý  vị  cũng  không  còn  bị  mê  hoặc;  quý  vị  biết  biện  biệt  rõ 

ràng thì không thể nào bị "tẩu hỏa nhập ma." Người xưa nói: 

"Ninh khả thiên sanh bất ngộ, 

Bất khả nhất nhật trước ma." 

(Thà rằng ngàn đời không ngộ, 

Chẳng để một ngày vướng ma.) 

69 

Khi  tu  Thiền-định,  quý  vị  cần  phải  cẩn  thận,  dè  dặt,  chớ  có  cực 

đoan. Phải chánh đại quang minh, đừng để bọn ma quỷ có cơ hội 

hại  quý  vị.  Khi  quý  vị  có  tạp  niệm  tức  là  quý  vị  mở  cửa  cho  ma 

quỷ lọt vào! Do đó, tham thoại đầu chính là Pháp-bảo "đuổi ma"! 

(Thiền-thất 12/1280) 



Cảnh Giới Thiền 

Ngồi Thiền, ngồi tới lúc trong không có thân tâm, ngoài không có 

thế giới, xa gần đều trống rỗng thì mới đạt đến chỗ không có ngã-

tướng, không có nhân-tướng, không có chúng-sinh-tướng, không 

có thọ-giả-tướng; cũng là lúc "tâm quá khứ không có, tâm hiện tại 

không có, tâm vị lai cũng không có." Ðạt tới cảnh giới này chưa 

phải  là  đắc  được  công  phu  thật  sự,  cũng  chẳng  có  gì  đặc  biệt 

đâu. Dù quý vị ngồi được một giờ, hay ngồi được mười giờ, nhẫn 

đến ngồi suốt một tháng, mười tháng, đó chẳng qua là công phu 

của quý vị có được chút ít tương ưng, chỉ mới được chút ít cảnh 

giới khinh an mà thôi. Trải qua cảnh giới nhẹ nhàng khinh an, cứ 

tiếp tục tham Thiền thì quý vị sẽ nhập cảnh giới Sơ-Thiền. 

Sơ-Thiền-Thiên gọi là "Ly Sanh Hỷ Lạc Ðịa," tức là cảnh giới xa 

rời những lạc thú của chúng sanh. Tại cảnh giới "Ly Sinh Hỷ Lạc 

Ðịa,  quý  vị  rất  mau  nhập  Ðịnh.  Trong  lúc  nhập  Ðịnh,  hơi  thở  sẽ 

ngừng  hẳn-không  ra  không  vào,  không  đi  không  đến-giống  như 

con rùa tới mùa đông thì rụt đầu vào mu, đình chỉ sự hô hấp bên 

ngoài, song sự hô hấp ở bên trong vẫn tiếp tục. Ðó là hiện tượng 

"đông  miên."  Người  tham  Thiền,  khi  nhập  Ðịnh  thì  ngừng  thở, 

nhưng khi xuất Ðịnh thì vẫn hít thở như thường. Quý vị hãy chú ý! 

Tới cảnh giới này quý vị chớ khởi vọng niệm: "A! Ngừng thở rồi!" 

70 

Khi  vọng  niệm  ấy  nảy  sinh  thì  hô  hấp  sẽ  tiếp  nối  ngay.  Do  đó 

không thể thiếu cảnh giác, bằng không quý vị sẽ lỡ mất cơ hội và 

phải làm lại từ đầu. 

Từ  Sơ-Thiền,  nếu  quý  vị  tinh  tấn  tu  tập  thì  sẽ  nhập  Nhị-Thiền. 

Nhị-Thiền-Thiên gọi là "Ðịnh Sanh Hỷ Lạc Ðịa," tức là trong cảnh 

giới Ðịnh, niềm hỷ lạc sanh khởi. Nên có câu: 

Thiền duyệt vi thực, Pháp hỷ sung mãn. 

(Thiền vị là thức ăn, sung mãn niềm vui Pháp.) 

Nhập cảnh giới này, chẳng những ngừng thở, mà tim cũng ngừng 

đập.  Mạch  tim  chỉ  ngừng  chớ  không  phải  dứt  hẳn,  nên  khi  xuất 

Ðịnh sẽ trở lại bình thường. 

Từ Nhị-Thiền, nếu quý vị tiến tu thì nhập Tam-Thiền. Tam-Thiền-

Thiên gọi là "Ly Hỷ Diệu Lạc Ðịa," nghĩa là xa rời mọi sự hoan lạc 

thô thiển, chỉ còn niềm vui vi tế, vô cùng vi diệu. Nhập cảnh giới 

Ly Hỷ Diệu Lạc Ðịa, thì không những hơi thở ngừng, tim hết đập, 

mà ý niệm cũng dứt hẳn, hệt như một người chết vậy. Lúc ý niệm 

dứt thì mọi vọng tưởng mông lung cũng dứt. 

Khi hơi thở ngừng lại máu huyết hết dưỡng khí nên sự tuần hoàn 

cũng  đình  chỉ,  do  đó  tim  cũng  không  đập,  không  còn  có  mạch 

nữa. Lúc ấy tạp niệm chẳng còn. Giả sử hơi thở là gió, mạch là 

sóng, mà ý niệm là nước-nếu gió im thì sóng lặng, nước tự nhiên 

yên  tịnh.  Ðó  chính  là  đạo  lý  "giớ  ngừng,  sóng  lặng"  vậy.  Ðây  là 

tác dụng tạm thời lúc nhập Ðịnh chứ không phải là dứt hẳn như 

khi chết. Lúc nào muốn phục hồi hơi thở hay mạch đập thì chúng 

lại hoạt động bình thường. 

71 

Từ  Tam-Thiền  mà  tinh  tấn  tu  Thiền-định  thì  nhập  cảnh  giới  Tứ-

Thiền. Tứ-Thiền-Thiên gọi là  "Xả Niệm Thanh Tịnh Ðịa,"  nghĩa là 

xả  bỏ  niềm  vui  vi  diệu  của  Tam-Thiền,  tâm  niệm  thanh  tịnh.  Hơi 

thở ngừng, huyết mạch ngừng, ý niệm ngừng; song cảnh giới ấy 

cũng phải xả bỏ luôn thì lúc đó bản tánh Chân-như thanh tịnh mới 

hiện tiền. Cảnh giới này, quý vị chớ nghĩ lầm là xuất sắc hay đặc 

biệt, bất quá chỉ là ở cõi Tứ-Thiền mà thôi, chưa phải là cảnh giới 

chứng đắc Ðạo-quả. Ðây vẫn còn là địa vị phàm phu, bởi vì dục 

vọng chưa đoạn tuyệt. Từ cảnh giới này, nếu quý vị tu phép Tà-

định của ngoại đạo thì sẽ nhập Vô Tưởng Thiên, thọ hưởng cảnh 

giới vô cùng an lạc. Nhưng nếu quý vị tu phép Chánh-định thì sẽ 

nhập Ngũ Bất Hoàn Thiên, tức là cảnh giới của bậc chứng quả. 

Nếu chứng được Sơ-quả A-la-hán, tức là quả vị Tu-đà-hoàn, thì 

không những khi nhập Ðịnh không còn vọng niệm, mà khi đi đứng 

nằm  ngồi  đều  chẳng  có  vọng  tưởng,  chẳng  có  chấp  trước.  Ðạt 

được  Sơ-quả  thì  chỉ  mới  đoạn  được  tám  mươi  tám  phẩm  kiến-

hoặc  (sự  mê  mờ  do  cái  thấy)  trong  Tam-giới  mà  thôi.  Hãy  còn 

bảy  vòng  sinh  tử  nữa,  chứ  chẳng  phải  chứng  Sơ-quả  là  nhập 

Niết-bàn  được  đâu.  Lúc  chứng  được  Sơ-quả,  bất  luận  là  gặp 

cảnh  giới  gì  cũng  không  bị  dao  động,  "đối  cảnh  vô  tâm"  (gặp 

cảnh, không khởi tâm tưởng), duy chỉ có Ðạo-tâm, chuyên nhất tu 

Thiền.  Giả  như  cảnh  giới  bên  ngoài  có  trang  nghiêm,  đẹp  đẽ  ra 

sao, như là gái đẹp, trai bảnh, cũng không thể làm cho tâm quý vị 

dao  động.  Lúc  bấy  giờ  quý  vị  cũng  chẳng  tham  tiền,  tham  sắc, 

tham danh, tham ăn, hay tham ngủ nữa. Mọi thứ đều không tham 

thì mới có thể gọi là chứng quả. A-la-hán Sơ-quả đi không gây ra 

tiếng động bởi vì chân họ cách xa mặt đất ba phân. Vì sao vậy? 

Vì thánh-nhân đắc quả có lòng từ bi, sợ rằng sẽ đạp chết các côn 

trùng nhỏ, nên mới đi trong hư không. 

72 

Quý vị hãy chú ý! Không được tự xưng là đã chứng ngộ khi chưa 

chứng ngộ, hay là đã đắc quả khi chưa đắc quả. Như thế là phạm 

giới vọng ngữ, tương lai phải đọa địa ngục kéo lưỡi. Tôi phải nói 

trước cho quý vị rõ, còn tin hay không là tùy  ở quý vị. Trong số 

Phật tử có kẻ chưa khai ngộ mà cứ tự rêu rao là đã khai ngộ, đó 

là hành vi không thể chấp nhận được. Dù thật quý vị đã khai ngộ, 

quý  vị  cũng  không  nên  khoe  khoang:  "Tôi  khai  ngộ  rồi!  Tôi  có 

Ngũ-Nhãn Lục-Thông rồi nè!" Quý vị chớ tự tuyên truyền, tự mình 

quảng cáo cho mình; vì như thế thật chẳng có ý nghĩa gì cả. 

Ngay cả Phật và Bồ-tát, các Ngài cũng không tự tuyên truyền, tự 

quảng cáo. Nếu có ai biết vị này là Bồ-tát hay vị kia là Phật hóa 

thân thị hiện ở thế gian, thì các Ngài liền biến mất. Ðời Ðường có 

hai vị Ðại-sư, một vị là Hàn Sơn, một vị là Thập Ðắc. Hàn Sơn là 

hóa thân của Ðức Văn Thù Sư  Lợi Bồ-tát, còn  Thập Ðắc là hóa 

thân của Ðức Phổ Hiền Bồ-tát. Cả hai ngài Hàn Sơn và Thập Ðắc 

vốn  là  quý  vị  đồng  tu  rất  thân  với  nhau.  Ngài  Thập  Ðắc  khi  còn 

thơ  ấu  được  Phương-trượng  Phong  Can  đem  về  Chùa  Quốc 

Thanh  nuôi  nấng  và  dạy  bảo.  Ngài  Thập  Ðắc  chuyên  việc  nấu 

nước trong nhà trù và mỗi ngày góp nhặt đồ ăn thừa cho vào ống 

trúc  đem  cúng  dường  ngài  Hàn  Sơn.  Ngài  Hàn  Sơn  thì  ngụ  ở 

động Nguyệt-quang trên núi Thiên-thai, mỗi ngày tới Chùa Quốc 

Thanh  nhận  đồ  thừa  để  ăn.  Hai  ngài  tâm  đồng  ý  hiệp,  thường 

cười đùa bỡn cợt với nhau, nên cả chùa ai cũng cho các ngài là 

hai người điên, chẳng ai đếm xỉa gì đến họ cả. Không ai biết rằng 

hai ngài là Bồ-tát hóa thân, du hý ở nhân gian để cứu độ những 

chúng sanh cần được độ. 

Một hôm, quan Thái-thú Lã Khưu Yên tới gặp Hòa-thượng Phong 

Can và hỏi rằng: "Thưa Thiền-sư, trong quá khứ chư Phật và Bồ-

73 

tát  thường  hóa  thân  tới  thế  giới  này,  vậy  thời  nay  chư  Phật  và 

Bồ-tát có còn hóa thân tới cõi này nữa hay không?" 

Ngài Phong  Can đáp: "Có chớ!  Bất quá ngài không nhận ra mà 

thôi. Bây giờ tại Chùa Quốc Thanh núi Thiên-thai, vị Thầy chuyên 

nấu  nước  ở  nhà  trù  chính  là  Phổ  Hiền  Bồ-tát  đấy.  Thầy  có  một 

người bạn là Hàn Sơn, tức là Văn Thù Bồ-tát. Sao ngài nói chẳng 

có ai?" 

Lã Thái Thú nghe xong rất vui mừng, bèn đi gấp đến Chùa Quốc 

Thanh để đảnh lễ hai vị Bồ-tát Hàn Sơn và Thập Ðắc. 

Thầy  Tri-khách  Chùa  Quốc  Thanh  thấy  quan  Thái-thú  đến  viếng 

thì  ân  cần  tiếp  đãi.  Nhưng  khi  nghe  vị  quan  này  muốn  gặp  Hàn 

Sơn và Thập Ðắc thì ngạc nhiên vô cùng, chẳng biết vì sao ông 

ta lại muốn gặp hai người điên này. Tuy không hiểu được lý do, 

Thầy  cũng  dẫn  quan  Thái-thú  tới  nhà  trù.  Bấy  giờ  đúng  lúc  hai 

ngài Hàn Sơn và Thập Ðắc đang cười nói bô bô như hai kẻ điên 

khùng khiến ai cũng nực cười. Nhưng Lã Thái Thú vô cùng cung 

kính đảnh lễ hai Ngài, rồi cũng hết sức cung kính thưa: "Ðệ tử là 

Lã Khưu  Yên  xin thỉnh cầu  quý  Ðại Bồ-tát từ bi  dạy  bảo cho kẻ 

mê muội này!" 

Ngài Thập Ðắc hỏi: "Ông làm gì thế?" 

Thái-thú  đáp:  "Con  nghe  Hòa-thượng  Phong  Can  dạy  rằng  hai 

Ngài là hóa thân của Ðức Văn Thù và Ðức Phổ Hiền. Bởi vậy con 

đặc biệt tới đây để xin đảnh lễ và khẩn cầu quý Ngài khai thị cho 

con." 

Ngài  Thập  Ðắc  nghe  xong  thì  vừa  thụt  lùi  vừa  nói:  "Ngài  Phong 

Can  nói  nhảm!  Ngài  Phong  Can  nói  nhảm!  Ngài  Phong  Can  là 

74 

hóa  thân  của  Ðức  A  Di  Ðà,  sao  không  lạy  Ngài  mà  lại  tới  đây 

quấy rầy chúng tôi?" 

Nói  xong  thì  chạy  ra  khỏi  chùa,  lên  tới  động  Nguyệt-quang  núi 

Thiên-thai rồi, cả hai ngài nhập vào vách đá. Thái-thú thấy vậy vô 

cùng  thất  vọng  bởi  vì  hai  vị  Bồ-tát  đã  ẩn  mình  trong  vách  đá, 

không  ra  nữa.  Ông  ta  nghĩ  thầm:  "Thôi  hãy  về  lạy  Ðức  Di  Ðà 

vậy!"; nhưng khi y về tới chùa thì mới hay Ngài Phong Can cũng 

đã viên tịch. Ðúng là "đang diện thác quá" (vuột mất cơ hội trước 

mắt). Cho nên có câu rằng: 

"Ðối diện với Ðức Quán Thế Âm mà chẳng nhận ra được Ngài." 

Trong  Thiền-đường  này  cũng  có  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát,  song  tôi 

không thể tiết lộ cho quý vị biết được, để Ngài khỏi bị quý vị đuổi 

chạy mất! 

(Thiền thất 12/1980) 



Ngồi Thiền Có Thể Chấm Dứt Sinh Tử 

Vào những năm cuối của triều đại Bắc Tống, Trung Quốc có một 

vị anh hùng dân tộc tên là Nhạc Phi. Cha ông qua đời khi ông còn 

thơ  ấu.  Mẹ  ông  là  một  người  hiền  đức,  trí  huệ.  Cả  hai  mẹ  con 

nương  tựa  nhau  mà  sống.  Nhạc  Phi  được  mẹ  dạy  học  và  dạy 

viết. Bởi nhà quá nghèo, không có tiền mua giấy bút và mực nên 

Nhạc Phi phải tập viết chữ trên cát; thế mà về sau ông nổi tiếng 

viết chữ đẹp. Ðến lúc trưởng thành thì ông đầu quân. Mẹ ông lúc 

ấy xâm trên lưng ông bốn chữ "tận trung báo quốc" để nhắc ông 

phải luôn ghi nhớ chí nguyện lớn lao cứu nước cứu dân. 

75 

Lúc  bấy  giờ  quân  Kim  xâm  lược  Bắc  Tống,  chiếm  Biện-kinh 

(Khai-phong), đày hai vua Hội Tông và Khâm Tông lên miền Bắc. 

Hội  Tông  là  vua  đã  thoái  vị,  có  hai  người  con  là  Khâm  Tông  và 

Khang Vương.  Khang Vương lúc  ấy đang  ở Hàng-châu, liền lên 

ngôi,  đặt  tên  nước  là  Nam  Tống,  tự  xưng  là  Tống  Cao  Tông, 

phong  Tần  Cối  làm  Tướng-quốc.  Ðương  thời,  các  quan  văn  thì 

chủ  trương  hòa  giải  với  quân  Kim,  nhưng  các  quan  võ  thì  chủ 

trương chiến tranh. 

Bấy  giờ  Nhạc  Phi  đại  thắng  quân  Kim  ở  trấn  Chu-tiên  (rất  gần 

Biện-kinh) và dự định tiến đánh kinh đô quân Kim  ở Hoàng-long 

(tức Kiết-lâm, Nông-an bây giờ). Chẳng may Nhạc Phi bị Tần Cối 

đố kỵ và dùng mười hai đạo kim bài giả để triệu hồi về kinh thành. 

Nhạc  Phi  vốn  mang  tư  tưởng  "trung  quân,  ái  quốc"  nên  vâng 

mệnh vua trở về kinh đô. Lúc tới sông Trường-giang, ngang qua 

Chùa Kim Sơn, ông đến bái kiến Thiền-sư Ðạo Duyệt. 

Thiền-sư Ðạo Duyệt khuyên ông đừng trở về kinh thành, hãy ở lại 

Chùa Kim Sơn (Trấn-giang) xuất gia tu hành thì có thể sẽ tránh 

được tai nạn. Song, Nhạc Phi vốn đã coi thường sống chết và lại 

nghĩ rằng bổn phận kẻ làm tướng là phải tuân mệnh vua, không 

thể cho là "tướng ở ngoài có lúc không phải tuân theo lệnh vua." 

Do  đó  ông  đã  không  nghe  theo  lời  khuyên  của  Thiền-sư  Ðạo 

Duyệt. Lúc chia tay, Thiền-sư tặng ông một bài kệ: 

Tuế để bất túc, 

Cẩn phòng thiên khốc, 

Phụng hạ lưỡng điểm, 

Tương nhân hại độc. 

76 

(Chưa đến cuối năm, 

Ðề phòng trời khóc, 

Dưới "phụng" hai chấm, 

Hãm hại ngươi đấy!) 

Khi  Nhạc  Phi  về  tới  Hàng-châu,  Tần  Cối  dùng  ba  chữ  "Mạc  tu 

hữu"  (bịa  đặt)  để  hạ  lịnh  bỏ  tù  hai  cha  con  Nhạc  Phi.  Gần  đến 

ngày thọ hình, Nhạc Phi mới chợt hiểu thâm ý bài kệ của Thiền-

sư Ðạo Duyệt. Năm ấy, ngày hai mươi chín tết, trời mưa tầm tả. 

Nhạc Phi ngồi trong ngục lắng nghe tiếng mưa rơi và chợt vỡ lẽ 

rằng đại nạn đã kề bên. Lời tiên tri của Thiền-sư Ðạo Duyệt cuối 

cùng đã ứng nghiệm. "Phụng hạ lưỡng điểm" (dưới chữ "phụng" 

có  thêm  hai  chấm)  tức  là  chữ  "tần,"  ám  chỉ  Tần  Cối.  Quả  nhiên 

Nhạc Phi sau đó bị xử chém tại Phong Ba Ðình. 

Bấy giờ Tần Cối hỏi đao phủ: "Nhạc Phi khi sắp bị chém có nói gì 

chăng?" Ðao phủ đáp: "Tôi chỉ nghe y nói rằng y hối hận vì không 

chịu nghe lời Thiền-sư Ðạo Duyệt ở Chùa Kim Sơn nên mới nhận 

lãnh hậu quả thê thảm này." Nghe vậy, Tần Cối vô cùng tức giận, 

liền  phái  Hà  Lập  tới  Chùa  Kim  Sơn  gấp  để  bắt  Thiền-sư  Ðạo 

Duyệt. Song Thiền-sư trong khi nhập Ðịnh một ngày trước đó đã 

biết được nhân duyên này, nên Ngài đã để lại một bài kệ: 

Hà Lập tự Nam lai, 

Ngã vãng Tây-phương tẩu. 

Nhược phi Phật-pháp đại, 

Khải bất lạc tha thủ. 

77 

 Nghĩa là: 

(Hà Lập từ Nam đến, 

Ta nhắm Tây-phương đi. 

Phật-pháp nếu không tường, 

Ắt lọt vào tay hắn.) 

Chuyện này chứng minh rằng khi công phu Thiền-định của người 

tu hành đã tới cực điểm thì có thể khống chế được sinh tử, muốn 

lúc nào vãng sinh cũng được, tự mình điều khiển định mệnh-đó là 

một điều rất đương nhiên. Thuở xưa, các Thiền-sư đều có công 

phu  như  vậy-tự  do  sống  chết,  toại  tâm  như  ý.  Ðời  Ðường  có  vị 

Thiền-sư  tên  Ðặng  Ẩn  Phong,  có  thể  lộn  ngược  đầu  xuống  đất 

mà viên tịch. Gần đây có vị Phật Sống ở Chùa Kim Sơn đứng mà 

viên  tịch.  Ðó  đều  là  nhờ  có  công  phu  Thiền-định  nên  họ  có  thể 

đến và đi tự do, không bị hạn chế gì cả. 

(Thiền thất tháng 12 năm 1980) 

  

Tu Hành Cần Phải Nhẫn Nại 

Ðức Phật Thích Ca, từ lúc xa xưa còn tu phước và tu huệ, đã trải 

qua ba đại  A-tăng-kỳ kiếp (vô lượng kiếp) mới thành Chành Giác. 

Ngài đã: 

"Vật dĩ thiện tiểu nhi bất vi, 

Vật dĩ ác tiểu nhi vi chi." 

(Ðừng cho việc thiện nhỏ mà không làm, 

78 

Ðừng cho việc ác nhỏ mà cứ làm.) 

Lúc Ðức Phật Thích Ca hành đạo Bồ-tát, Ngài chẳng bao giờ bỏ 

qua việc thiện dù nhỏ như sợi tóc và cũng chẳng bao giờ làm việc 

ác, dù nhỏ như hạt bụi. Do đó, phước huệ công đức viên mãn rồi 

thì Ngài thành Lưỡng Túc Tôn (đấng có đầy đủ phước và huệ). 

Quý  vị  hãy  chú  ý!  Việc  thiện  tuy  nhỏ,  quý  vị  cũng  phải  tu,  bởi  vì 

tích lũy từng hạt bụi hạt cát có thể xây đặng ngôi tháp, tức thành 

việc  thiện  lớn.  Việc  ác  tuy  nhỏ,  nhưng  nếu  cứ  làm  mãi  thì  "tích 

tiểu thành đại," trở thành đại ác, rồi mãi mãi không sao thành Ðạo 

được. Tu hành là: 

"Chớ làm các việc ác, hãy làm mọi việc lành." 

Nếu không làm việc ác thì phước càng ngày càng nhiều. Nếu làm 

mọi  việc  lành  thì  trí  huệ  càng  ngày  càng  tăng.  Càng  tăng  thì 

chúng  ta  càng  phải  tiếp  tục  tu  hành,  đừng  để  gián  đoạn,  mới 

thành tựu được. 

Bây giờ ở trong Thiền-đường, khi quý vị đi rồi ngồi, ngồi xong lại 

đi, dụng công tu hành, chính là tu phước huệ. Tu phước ra sao? 

Tức là "không làm điều ác." Tu huệ thế nào? Tức là "làm mọi điều 

lành." Ðến khi phước báo viên mãn, mà trí huệ cũng viên mãn, thì 

quý  vị  sẽ  thành  tựu  Phật  đạo  rất  nhanh  chóng,  chẳng  cần  phải 

trải qua ba  A-tăng-kỳ kiếp. 

Ðức Thích Ca Mâu Ni Phật khi xưa, trong lúc tu hành Ngài đã đi 

lầm  đường  rất  nhiều  lần,  song  Ngài  vẫn  kiên  nhẫn,  chẳng  chịu 

thua, cứ tiếp tục tinh tấn, siêng tu Giới Ðịnh Huệ, chấm dứt tham 

sân si, cuối cùng đạt thành quả vị Phật. 

79 

Giờ đây chúng ta tu hành Phật-pháp, so với Ðức Thích Ca, chúng 

ta  thật  may  mắn  vô  cùng.  Ðức  Phật  đã  truyền  lại  cho  chúng  ta 

con đường chân chính, chỉ cần theo đó mà bước tới, thì chúng ta 

có  thể  đạt  được  mục  tiêu  (tới  bờ  bên  kia,  cõi  Tịnh-độ)  rất  mau 

chóng. 

Tiền thân của Phật Thích Ca là Bồ-tát Thường Bất Khinh, chuyên 

tu  hạnh  nhẫn  nại.  Gặp  ai  Ngài  cũng  lạy  và  nói  rằng:  "Tôi  không 

dám  khinh  rẻ  các  vị.  Các  vị  đều  là  Phật  sẽ  thành."  Có  người 

không ưa cử chỉ đó nên khi Ngài lạy thì họ đánh chửi Ngài. 

Có lần, khi thực hành đạo Bồ-tát, Ngài đang lạy thì bị đá gãy hai 

răng cửa. Song Ngài chẳng sân hận, vẫn tiếp tục thực hành khổ 

hạnh lễ lạy. Nhưng học được kinh nghiệm đó rồi, nên về sau hễ 

thấy ai đi tới thì Ngài chỉ ở xa xa mà lạy và nói: "Tôi không dám 

khinh rẻ các vị. Các vị đều là Phật sẽ thành." Nói và lạy xong là 

Ngài lập tức bỏ đi. Do đó ai muốn đánh Ngài cũng không sao đuổi 

kịp! 

Bồ-tát Thường Bất Khinh dùng tinh thần "Vô Ngã Tướng" (không 

có  quan  niệm  về  cái  tôi,  về  mình)  để  tu  phước,  tu  huệ.  Ai  dạy 

Ngài tu như thế? Chẳng ai dạy Ngài phải lạy cả, chính Ngài cam 

tâm tình nguyện tu hành như thế. Dù bị đánh đập, bị chửi mắng, 

Ngài  cũng  chẳng  sinh  lòng  giận  dữ.  Ðó  chính  là  tu  pháp  môn 

Nhẫn nhục Ba-la-mật. 

Pháp môn quan trọng nhất của người tu hành là   pháp nhẫn nại. 

Khi  gặp  hoàn  cảnh  chẳng  được  như  ý  thì  phải  ráng  nhẫn  nại, 

nhường nhịn, đừng tranh giành với ai cả. Nếu không thể nhẫn nại 

được,  cứ  thường  nóng  giận  bực  dọc,  thì  tất  cả  công  đức  khổ 

nhọc để tu hành sẽ bị tiêu tan. 

80 

Quý  vị  hãy  tự  hỏi:  "Nếu  mình  cúi  đầu  lạy  người  mà  lại  bị  người 

đánh  đập  thì  mình  có  đủ  sức  chịu  đựng  mà  không  sân  hận 

chăng? Nếu quý vị chịu được thì quý vị là đệ tử của Phật; bằng 

không  thì  quý  vị  phải  nhiếp  phục  thân  tâm,  tiếp  tục  dũng  mãnh 

tinh  tấn  tu  hành.  Ngược  lại,  quý vị  chỉ  lãng  phí  thời  giờ  mà  thôi, 

chẳng thành tựu được gì cả. 

Người tu hành cần phải chịu lạnh chịu nóng, chịu gió chịu mưa, 

nhịn đói nhịn khát, nhận chửi nhận đánh. Hãy bắt chước tinh thần 

của  Thường  Bất  Khinh  Bồ-tát:  "Bất  luận  ai  đối  xử  xấu  với  ta,  ta 

cũng  không  tức  giận  hay  oán  hận.  Ta  phải  dùng  lòng  thành  mà 

đối xử thì đối phương sẽ tự nhiên được cảm hóa, và kẻ thù sẽ trở 

thành quý vị tốt của ta." 

Người  tu  hành  phải  tu  làm  sao  để  dẹp  bỏ  "cái  tôi"  (ngã  tướng). 

Nếu  không  còn  "cái  tôi"  thì  chuyện  gì  cũng  nhẫn  nại,  cam  chịu 

được.  Cảnh  giới  có  tới,  quý  vị  cũng  chẳng  động  tâm.  Hãy  xem 

mình như hư không. Cảnh vừa lòng tới, cũng cứ tu hành. Cảnh 

nghịch ý tới, cũng cứ tu hành. Nói cách khác, gặp cảnh vừa lòng 

cũng đừng sinh tâm hoan hỷ vui mừng, gặp cảnh trái ý cũng chớ 

lo âu sầu muộn. Bất luận là thuận hay nghịch, đều phải nhận thức 

cho  rõ  ràng.  Nếu  quý  vị  có  thể  "như  như  bất  động"  (không  khởi 

tình cảm, vọng tưởng hay chấp trước), thì sẽ không bị cảnh giới 

làm  cho  lay  chuyển.  Nếu  lúc  nào  cũng  "liễu  liễu  thường  minh" 

(sáng suốt chiếu soi nhân quả mọi sự), thì sẽ xoay chuyển được 

cảnh giới. 

Ngày xưa, Ðức Phật Thích Ca chuyên tu pháp môn Nhẫn-nhục, 

do  đó  Ngài  được  gọi  là  Nhẫn-nhục  Tiên-nhân.  Một  bữa  nọ,  vô 

duyên  vô  cớ  Ngài  bị  vua  Ca-Lợi  chặt  đứt  chân  tay.  Song,  Ngài 

vẫn không sinh lòng oán hận, mà ngược lại, Ngài thương xót vua 

81 

Ca-Lợi đã si mê. Do đó Ngài nói với vua rằng: "Khi tôi thành Phật, 

trước hết tôi sẽ độ cho Ngài tu Ðạo." Vua Ca-Lợi nghe xong liền 

phát tâm đại sám hối, xin quy y với Nhẫn-nhục Tiên-nhân, và về 

sau  chính  là  Tôn-giả  Kiều  Trần  Như  (một  trong  năm  vị  Tỳ-kheo 

đầu tiên). Sau khi Ðức Phật thành Ðạo, Ngài vì  năm vị Tỳ-kheo 

mà  thuyết  pháp  Tứ  Ðế,  chuyển  Pháp-luân  ba  lần,  và  tất  cả  đều 

chứng quả A-la-hán. Ðức Thích Ca là Tổ-sư của Phật-giáo. Hạnh 

nhẫn  nhục  của  Ngài  đã  rốt  ráo  nên  gặp  bất  kỳ  chuyện  gì  Ngài 

cũng không tức giận bực dọc. Chúng ta là đệ tử Phật thì cần phải 

học tập công phu nhẫn nhục của Ðức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni. 

Nói  tóm  lại  thì  nhẫn  nại,  chịu  đựng  là  phép  tu  then  chốt  nhất, 

không thể coi thường được. Cổ nhân có câu: 

Nhẫn phiến khắc, phong bình lãng tĩnh, 

Thối nhất bộ, hải khoát thiên không. 

 Nghĩa là: 

Nhẫn một giây, gió im sóng lặng. 

Lùi một bước, biển rộng trời trong. 

Bởi vậy cho nên: "Nhẫn nhục là viên ngọc quý vô giá." Nếu ai đập 

nát Vạn Phật Thánh Thành thì tôi cũng chẳng chấp trách, chẳng 

bận tâm, cũng tuyệt đối chẳng oán giận. Nếu ai ai cũng như vậy, 

thiên hạ mới được thái bình. 

 Người tu hành thì không thể thiếu nhẫn nại!  Có sức nhẫn nại thì 

mới tu nổi. Không có sức chịu đựng thì khỏi nói tới. Những điều 

tôi nói hôm nay rất là tầm thường, giản dị, lạt lẽo, không mùi vị gì, 

song  chính  là  Phật-pháp  vi  diệu  và  hy  hữu.  Tuy  tầm  thường, 

nhưng  Ðạo  luôn  từ  chỗ  bình  thường  mà  phát  sinh.  "Ðạo"  (con 

82 

đường)  là  do  người  dùng  chân  bước  tới.  Pháp  Vô-vi  (không  có 

hình tướng, không có tạo tác) này, trăm  ngàn vạn kiếp khó gặp 

đặng, cho nên quý vị chớ để lỡ cơ duyên. Nếu quý vị cho là "gió 

thổi  qua  tai,"  nghe  rồi  chẳng  ghi  nhớ,  thì  sau  này  hối  hận  sẽ 

không kịp nữa. Nếu những điều tôi giảng hôm nay, quý vị có thể 

vận dụng thì bất luận là chuyện gì, cảnh giới gì, quý vị đều chẳng 

sinh phiền não. Nếu quý vị lại biết vận dụng trí huệ để phán đoán 

cảnh giới này, thì bất luận là chuyện gì cũng sẽ tự nhiên hóa giải, 

chẳng  chút  rắc  rối.  Cuối  cùng,  cầu  mong  quý  vị  nỗ  lực  tham 

Thiền, tham "Niệm Phật là ai?" Chưa tìm ra được "Ai" thì hãy tiếp 

tục và nhẫn nại tu hành. 

(Thiền Thất 12/1980) 



Tham Thiền là Phương Pháp Khai Ngộ 

Phật-giáo  sau  khi  được  truyền  sang  Trung  Quốc  thì  phân  làm 

năm  tông  phái  là  Thiền,  Giáo,  Luật,  Tịnh,  Mật.  Thiền  là  Thiền-

định; Giáo là Giáo-lý; Luật là Giới-luật; Tịnh là Tịnh-độ; Mật là trì 

Chú. Lúc này là lúc đả Thiền-thất, nên chỉ giảng về lý Thiền, còn 

bốn tông phái kia thì tạm thời không đề cập đến. 

Thiền-na, dịch là "Tư Duy Tu," nghĩa là thường tư duy, suy gẫm 

về một việc. Việc gì? Tức là thoại đầu. Xem xét "Ai Niệm Phật?" 

gọi  là  tham  Thiền.  Kỳ  thật,  tham  thoại  đầu  cũng  chỉ  là  vọng 

tưởng;  bất  quá  chúng  ta  dùng  vọng  tưởng  để  chế  phục  vọng 

tưởng, "dĩ độc công độc," tức là lấy một vọng tưởng để tiêu diệt 

nhiều vọng tưởng khác. Công phu tham thoại đầu đòi hỏi phải trải 

qua thời gian dài thì mới thành tựu, do đó nói: "Tham cứu lâu mới 

có Thiền." 

83 

"Tham" cũng giống như lấy cái khoan đục vào gỗ vậy. Chưa đục 

xuyên  thủng  thì  chưa  ngừng,  chẳng  thể  nửa  đường  bỏ  phế;  bởi 

nếu  thế  thì  công  phu  từ  trước  hoàn  toàn  vất  bỏ.  Tham  Thiền, 

quan trọng nhất là nhẫn nại được. Khi nhẫn nại đến chỗ tột đỉnh 

thì  có  thể  chẳng  nảy  sinh  một  vọng  niệm  nào  cả.  Khi  "một  niệm 

chẳng sinh" thì có thể khai ngộ. Có câu: 

"Ðầu sào trăm thước, dấn thêm một bước." 

Nghĩa là khi quý vị ở đầu ngọn sào dài trăm thước, quý vị vẫn tiếp 

tục  bước  thêm  một  bước  nữa.  Lúc  ấy,  "mười  phương  thế  giới 

đều hiện toàn thể." Song, pháp môn này mỗi niệm lúc nào cũng 

tu trì thì mới có hiệu quả; không thể lười biếng, không thể buông 

lung. Trong  Chứng Ðạo Ca có nói rằng: 

Ðốn giác liễu Như Lai Thiền 

Lục Ðộ Vạn Hạnh thể trung viên 

Mộng lý minh minh hữu Lục Thú, 

Giác hậu không không vô đại thiên. 

 Nghĩa là: 

Thiền Như Lai thoát hiểu rồi. 

Lục Ðộ, vạn hạnh, thể tròn đầy. 

Mộng thì rõ ràng có sáu nẻo, 

Ngộ xong trống rỗng, chẳng đại thiên. 

"Ðốn" tức là lập tức giác ngộ một đạo lý. Rằng: 

Lý khả đốn ngộ, sự tu tiệm tu. 

84 

(Lý có thể hiểu ngay lập tức, song sự thì phải từ từ tu.) 

Về  "sự"  thì  chúng  ta  cần  phải  tu  từng  bước  một,  còn  về  "lý"  thì 

cần  phải  hiểu  rõ  ngay  tức  khắc.  Khi  đốn-ngộ  thì  chúng  ta  biết 

giếng  ở  đâu  để  đi  lấy  nước;  còn  lúc  chưa  đốn-ngộ  thì  chúng  ta 

chỉ nghe tiếng dây ròng rọc kéo nước mà không biết giếng ở đâu. 

Ví  dụ  này  thuyết  minh  Phật-tánh  từ  đâu  lại.  Làm  sao  để  chứng 

đắc Phật-tánh? Chứng Phật-tánh không có pháp gì khác, chỉ một 

cách là tham Thiền, ngồi Thiền. 

Lục Ðộ là pháp môn Bồ-tát tu hành. Bố thí thì "độ" tánh bỏn xẻn 

và tham lam. Trì giới thì "độ" việc hủy phạm. Nhẫn nhục thì "độ" 

tánh  sân  hận.  Tinh  tấn  thì  "độ"  thói  giải  đãi,  biếng  nhác.  Thiền 

định thì "độ" sự tán loạn. Trí huệ thì "độ" tâm ngu si. Khi Lục Ðộ 

tu đến viên mãn thì mới khai ngộ đặng. 

Chúng ta lúc nào cũng ở trong mộng. Rằng: 

Nhân sinh nhất trường mộng, 

Nhân tử mộng nhất trường. 

Mộng lýthân vinh quý, 

Mộng tỉnh tại cùng hương, 

Triều triều thị tác mộng, 

Bất giác mộng hoàng lương, 

Mộng trung nhược bất giác, 

Uổng tác mộng nhất trường. 

 Nghĩa là: 

85 

Người sống: một tràng mộng, 

Người chết: mộng một tràng. 

Trong mộng thân vinh quý, 

Tỉnh mộng vẫn nghèo xơ, 

Ngày ngày cứ nằm mộng, 

Chẳng biết mộng "kê vàng," 

Nằm mộng mà chẳng biết, 

Uổng thay mộng một tràng. 

Lúc mộng, chúng ta thấy rõ ràng có Lục-thú (sáu nẻo: trời, người, 

A-tu-la,  súc  sinh,  ngạ  quỷ,  địa  ngục);  đến  lúc  giác  ngộ  mới  thấy 

tam thiên đại thiên thế giới đều chẳng có. Vì sao? Vì không còn 

chấp  trước.  Chẳng  còn  chấp  trước  thì  đem  vạn  vật  "phản  bổn 

hoàn  nguyên";  như  thế  làm  sao  còn  ngã  tướng,  nhân  tướng, 

chúng sinh tướng, thọ giả tướng đặng? Mọi thứ đều chẳng còn! 

Có người nghe rằng bốn tướng đều hết thì chẳng dám tu hành, vì 

ngộ  nhận  rằng:  "Tu  đến  cực  điểm  thì  người  ta  chẳng  hiện  hữu 

nữa,  chúng  sinh  cũng  hết  sạch,  thọ  giả  cũng  không  còn,  vậy  thì 

sao đây? Lúc ấy công việc làm cũng hết luôn, e rằng tôi sẽ thất 

nghiệp mất!" 

Quý  vị  nhất  định  cần  có  việc  làm  sao?  Vậy  thì  cứ  tiếp  tục  điên 

đảo!  Khi  tu  hành  đến  chỗ  không  còn  bốn  tướng,  thì  quý  vị  sẽ 

"quét  sạch  tất  cả  pháp,  xa  rời  tất  cả  tướng,"  chứng  đắc  Thực-

tướng của mọi sự. Rằng: 

Nhất pháp bất lập, vạn pháp giai không. 

86 

(Một pháp chẳng lập, mọi sự đều không.) 

Chẳng  thể  nói  suông  là  mình  hiểu  đạo  lý  này,  mà  chúng  ta  bắt 

buộc phải chân chính chứng đắc cảnh giới "một pháp chẳng lập, 

mọi sự đều không." Lúc ấy sẽ chẳng còn gì là khổ, chỉ hưởng thọ 

sự an lạc. 

Người  ta  ở  đời,  nếu  không  chấp  trước  danh  vọng  thì  cũng  ôm 

chặt lợi lộc, không chấp trước tiền tài, thì lại mê đắm sắc đẹp, do 

đó không thể nhìn thủng (hiện tượng), chẳng thể buông bỏ (mọi 

chấp  trước).  Muốn  nhìn  thủng,  muốn  buông  bỏ,  song  lại  chẳng 

đặng. Vì sao chẳng kham? Bởi vì trong tâm có "con quỷ" tinh tế 

và "con sâu" linh lợi tác quái, do đó rất nhiều việc mình để lỡ cơ 

hội,  đối  diện  với  Ðức  Quán  Âm  mà  chẳng  nhận  ra  Ngài.  Ðức 

Quán  Âm  Bồ-tát  ở  ngay  trước  mặt,  thế  mà  cứ  đi  tìm  kiếm  khắp 

nơi. Ðó chính là bị điên đảo vọng tưởng chi phối vậy. 

Chữ  "tham"  trong  tham  Thiền  có  nghĩa  là  quán  chiếu,  quan  sát. 

Quán  chiếu  cái  gì?  Quán  chiếu  Bát-nhã.  Nghĩa  là  trong  mọi  ý 

niệm,  mọi  thời  điểm,  quý  vị  phải  quan  sát  chính  mình  ở  đây  ( tự 

 tại), đừng quan sát kẻ khác ( tha tại). Hãy quán sát xem mình có ở 

tại  đây  hay  chăng-nếu  mình  ở  đây  thì  có  thể  tham  Thiền,  dụng 

công  tu  hành;  nếu  mình  chẳng  ở  đây,  tức  là  mình  khởi  vọng 

tưởng  lăng  xăng,  nghĩ  ngợi  vớ  vẩn.  Thân  tuy  ở  trong  Thiền-

đường, nhưng tâm lại dong ruổi tận Nữu Ước hay Ý Ðại Lợi. Tới 

đâu cũng phan duyên, thành ra không tự tại nữa. 

Quán  chiếu  tự  tại  tức  là  Bồ-tát.  Quán  chiếu  không  tự  tại  tức  là 

phàm  phu.  Quán  chiếu  tự  tại  là  thiên  đường.  Quán  chiếu  không 

tự  tại  là  địa  ngục.  Nếu  chúng  ta  quán  chiếu  với  sự  tự  tại,  tâm 

không  chạy  ra  ngoài,  thì  có  thể  "thực  hành  Bát-nhã  Ba-la-mật 

87 

thâm sâu." Lúc tham Thiền, thân ngồi tại Thiền-đường, tâm miên 

mật  tham  cứu  liên  tục,  không  gián  đoạn,  thì  mới  đúng  là  thực 

hành Bát-nhã thâm sâu, tìm được trí huệ. Khi đắc đại trí huệ thì 

mới tới được bờ bên kia, bờ giải thoát. 

Bí  quyết  tham  Thiền  là   "triều  dã  tư,  tịch  dã  tư" (ngày  tham  cứu, 

đêm cũng tham cứu). Tham cứu cái gì? Tham cứu "Niệm Phật là 

Ai?"  Ngày  nay  tham  cứu,  ngày  mai  tham  cứu.  Ngày  ngày  tại 

Thiền-đường  "thực  hành  Bát-nhã  Ba-la-mật  thâm  sâu,"  song 

không  phải  chỉ  một  thời  gian  ngắn  là  có  thể  nếm  được  mùi  vị 

Thiền ngay đâu. Quý vị phải trải qua thời gian dài lâu mới được. 

Khi có công phu "thực hành Bát-nhã Ba-la-mật thâm sâu" thì mới 

có thể "soi thấy năm Uẩn đều không." 

Năm Uẩn còn gọi là năm Ấm. "Uẩn" có nghĩa là tụ tập; "Ấm" có 

nghĩa  là  che  đậy,  bao  phủ.  Vì  sao  chúng  ta  không  được  tự  tại, 

không đắc giải thoát? Bởi vì chúng ta bị năm Ấm che phủ! Năm 

Uẩn là sắc, thọ, tưởng, hành, và thức. 

1. Sắc-uẩn: Có chướng ngại thì gọi là sắc, có hình tướng cũng là 

sắc.  Sắc-uẩn  chẳng  không  thì  thấy  sắc  sẽ  bị  sắc-trần  mê  hoặc, 

nghe âm thanh thì bị thanh-trần mê hoặc, ngửi mùi hương thì bị 

hương-trần mê hoặc, nếm mùi vị thì bị vị-trần mê hoặc, tiếp xúc 

với vật thì bị xúc-trần mê hoặc. Nếu khiến cho sắc-uẩn là không, 

thì  bên  trong  không  có  tâm,  bên  ngoài  không  có  hình  tướng,  xa 

gần  không  có  vật  thể.  "Sắc"  cũng  có  nghĩa  là  đủ  thứ  sắc  đẹp, 

nhan sắc khiến mắt ta hỗn loạn, không nhận biết rõ ràng, mờ mịt 

giống như kẻ mù vậy. Trong Ðạo Ðức Kinh có nói: 

Ngũ sắc linh nhân mục manh, 

Ngũ âm linh nhân nhĩ lung, 

88 

Ngũ vị linh nhân khẩu sảng. 

 Nghĩa là: 

Năm sắc khiến mắt người mù, 

Năm âm khiến tai người điếc, 

Năm vị khiến miệng người đờ. 

Những  thứ  ấy  đều  do  bị  sắc-uẩn  mê  hoặc.  Nếu  phá  được  sắc-

uẩn  rồi,  thì  núi  sông,  đất  đai,  thành  quách,  nhà  cửa  đều  rỗng 

 không cả, chẳng còn gì rắc rối nữa. Do đó, sắc-uẩn chưa không, 

thì  chúng  ta  còn  chấp  trước  ở  sắc.  Khi  chấp  trước  ở  sắc  thì 

không thể trừ khử được  kiến-hoặc (sự mê muội của cái thấy). 

Kiến-hoặc là do khi gặp cảnh thì khởi lòng tham ái. Cảnh giới tức 

là sắc. Khi đối trước cảnh giới nào cũng sinh lòng tham lam hay 

yêu  thích,  tức  là  có  chấp  trước.  Kiến-hoặc  có  tám  mươi  tám 

phẩm;  nếu  chặt  đứt  hết  được  thì  sẽ  chứng  Sơ-quả  A-la-hán. 

Người tu Ðạo chúng ta, trước tiên cần phải đoạn tám mươi tám 

phẩm kiến-hoặc vốn tồn tại trong Tam-Giới, rồi sau đó mới đoạn 

trừ tám mươi mốt phẩm  tư-hoặc ở Tam-Giới. 

Tư-hoặc là do mê muội chân lý nên khởi phân biệt, tức là đối với 

tất  cả  đạo  lý  mình  không  nhận  thức  được  rõ  ràng.  Khi  đoạn  trừ 

hết tám mươi mốt phẩm tư-hoặc thì sẽ chứng Tứ-quả A-la-hán. 

2.  Thọ-uẩn.  "Thọ"  là  lĩnh  nạp  lĩnh  thọ,  phát  sinh  cảm  giác.  Khi 

cảnh giới đến, chẳng cần suy nghĩ gì, liền tiếp thụ lĩnh nạp, phát 

ra cảm giác. Như ăn món gì, cảm giác thấy ngon, đó là "thọ." Mặc 

áo đẹp, cảm thấy vui, cũng là "thọ." Ở nhà tốt, cảm thấy thích, đó 

89 

là "thọ." Ngồi xe tốt, có cảm giác êm ái, đó cũng là "thọ." Khi thân 

tiếp thọ bất kỳ thứ gì, cảm giác ra sao, đều gọi là "thọ." 

3. Tưởng-uẩn: tức là tư tưởng, ý niệm. Vì năm Căn tiếp xúc, lãnh 

thọ cảnh giới của năm Trần nên phát sinh ra đủ thứ vọng tưởng, 

đủ  thứ  ý  niệm.  Chúng  thoắt  sinh  ra  thoắt  diệt  mất,  khởi  lên  tác 

dụng suy nghĩ đến sắc, đến thọ. 

4. Hành-uẩn.  Hành có ý nghĩa thiên lưu, dời đổi, lúc tới lúc đi, lúc 

đi lúc tới, chẳng khi nào ngừng nghỉ, trôi mãi không dừng. Ðộng 

cơ làm ác làm thiện là ở trong tâm, song do vọng tưởng, suy tư 

chi phối và phản ảnh qua những hành vi, cử chỉ của thân khẩu ý 

(mọi hành vi ấy đều thuộc hành-uẩn). 

5. Thức-uẩn.  Thức có ý nghĩa phân biệt; cảnh giới tới thì sinh tâm 

phân biệt. Ví dụ: Thấy sắc đẹp thì sinh lòng vui thích, nghe lời ác 

thì sinh lòng ghét bỏ, v.v... 

Nếu phá thủng được năm Uẩn thì sẽ vượt qua mọi khổ ách, cũng 

chẳng còn tai ách gì cả. Vì sao chúng ta có tai ách? Bởi vì chúng 

ta  chưa  dẹp  bỏ  được  hai  thứ  chấp  trước  là  chấp  ngã  và  chấp 

pháp (mọi sự mọi việc). 

Trong bài  Chứng Ðạo Ca  của Ðại sư Huyền Giác có nói: 

Ngũ Uẩn phù vân không khứ lai; 

Tam Ðộc thủy bào hư xuất một. 

 Nghĩa là: 

Năm Uẩn như mây trôi, chẳng đến đi, 

Ba Ðộc như bọt nước, giả có, mất. 

90 

Năm Uẩn xưa nay vốn không có tự tánh, hệt như đám mây trôi, 

thoắt  nhiên  có,  thoắt  nhiên  mất.  Khi  không  rõ  thấu  đạo  lý  này, 

chúng ta sẽ mãi bị năm Uẩn che lấp, không thể tự tại, không đặng 

giải  thoát.  Người  tu  Ðạo  phải  phá  năm  Uẩn.  Như  mây  bay  lại, 

mặc nó lại; nếu nó trôi đi, mặc nó đi. Không cần chú ý tới, không 

cần  chấp  trước  nó.  Ba  thứ  độc  tham,  sân,  si  thì  giống  như  bọt 

nước, vốn không có thực thể. Chúng tự sinh ra rồi tự mất đi, nên 

đừng chấp trước vào chúng. Bài "Chứng Ðạo Ca" lại nói: 

Chứng Thực-tướng, vô nhân pháp, 

Sát-na diệt khước A-tỳ nghiệp. 

Nhược tương vọng ngữ cuống chúng sinh, 

Tự chiêu bạt thiệt trần sa kiếp. 

 Nghĩa là: 

Chứng Thực-tướng, không nhân, pháp, 

Sát-na rũ sạch nghiệp A-tỳ. 

Nếu đem lời dối, gạt chúng sinh, 

Tự chịu cắt lưỡi hằng sa kiếp. 

"Thực-tướng" tức là "vô tướng, vô sở bất tướng" (không có hình 

tướng gì, song không có gì chẳng phải là nó). Cũng có nghĩa là 

"tảo  nhất  thiết  pháp,  ly  nhất  thiết  tướng"  (quét  sạch  tất  cả  mọi 

pháp mọi sự; rời bỏ mọi hình tướng, mọi quan niệm). Có thể nói 

là  "phản  bổn  hoàn  nguyên,  chứng  đắc  tự  tánh  thanh  tịnh."  Tới 

được  cảnh  giới  này  thì  cũng  chẳng  có  người,  chẳng  có  pháp. 

Nhân, pháp đều quên hết. Cũng không còn chấp người, hết luôn 

91 

chấp  pháp  (mọi  sự  mọi  việc).  Ðó  là  chứng  đắc  lý  và  thể  của 

Thực-tướng. Lúc ấy chỉ trong sát-na, có thể tất cả tội nghiệp đọa 

địa ngục Vô-gián đã tạo ra trong vô lượng kiếp về trước lập tức 

tiêu diệt hoàn toàn. Ðại sư Vĩnh Gia nói rằng: "Nếu tôi đem lời giả 

dối để gạt gẫm chúng sinh, tôi xin cam tâm tình nguyện xuống địa 

ngục rút lưỡi, chịu khổ trong vô số kiếp nhiều như cát bụi vậy." 

Lúc ở Thiền-đường, quý vị hãy chân thật tu hành. Giống như kéo 

tằm, quý vị phải nhẫn nại, từ từ kéo từng sợi tơ thì mới không bị 

rối.  Chớ  nên  tự  cho  mình  là  thông  minh,  muốn  tìm  đường  tắt, 

muốn  dùng  phương  pháp  khoa  học  để  khai  ngộ;  đó  chỉ  là  suy 

nghĩ vớ vẩn. Nếu khoa học có thể làm cho khai ngộ, thì các nhà 

khoa học gia đã không tự chui vào thế kẹt, họ đã sớm khai ngộ từ 

lâu rồi và chẳng ai có thể dự phần để khai ngộ với họ đâu! Chớ 

nên nghĩ ngợi mông lung mà phải thành thật, đúng phép mà tham 

cứu "Niệm Phật là Ai?" Lưng mỏi cũng phải chịu, chân đau cũng 

phải nhẫn; nhẫn nại mãi sẽ tới lúc quý vị khai ngộ. Rằng: 

Bất kinh nhất phiên hàn triệt cốt, 

Chẩm đắc mai hoa phác tỵ hương? 

 Nghĩa là: 

Không qua một lần lạnh buốt xương, 

Sao được hoa mai tỏa ngát hương? 

Quý  vị  hãy  chú  ý!  Chớ  quá  thông  minh  rồi  lại  bị  sự  thông  minh 

đánh lừa mình. Phải nhớ: Một phần nỗ lực tu hành là một phần 

công phu. Tu hành là chân thật công phu, không phải "khẩu đầu 

thiền"  (thiền  nói  suông).  Chỉ  nói  suông  mà  không  thực  hành,  thì 

không  ích  lợi  gì.  "Thiền  nói  suông"  chẳng  những  không  giúp  gì 

92 

việc khai ngộ mà ngược lại còn chướng ngại là khác. Do đó nói: 

"Không nói, mới là Thiền." 

Một niệm linh quang có thể triệt chiếu thiên địa, quý vị cùng mười 

phương  ba  đời  chư  Phật  chẳng  hề  khác  biệt.  Vì  sao  chúng  ta 

không thể chứng đắc Tam Thân, Tứ Trí, Ngũ Nhãn, Lục Thông? 

Vì kẻ phàm phu chúng ta vọng tưởng quá nhiều, do đó trí huệ bị 

che khuất, chẳng có quang minh, thành ra vô minh. Cả ngày cứ 

khởi  mê  hoặc,  tạo  nghiệp,  nên  thọ  nhận  quả  báo  đau  khổ  trong 

vòng sinh tử. 

Tam  Thân  tức  là  Pháp-thân,  Báo-thân,  Ứng-thân  (hoặc  Hóa-

thân). 

Tứ Trí tức là Thành-sở-tác Trí, Diệu-quán-sát Trí, Bình-đẳng-tánh 

Trí, Ðại-viên-kính Trí. 

Ngũ Nhãn tức là Nhục-nhãn, Thiên-nhãn, Pháp-nhãn, Huệ-nhãn, 

Phật-nhãn. 

Lục  Thông  tức  là  Thiên-nhãn  Thông,  Thiên-nhĩ  Thông,  Tha  tâm 

Thông, Túc-mạng Thông, Thần-túc Thông, Lậu-tận Thông. 

Khi quý vị không có vọng tưởng gì thì mới chứng đắc những cảnh 

giới này. Ðây chẳng phải là thứ triết lý, lý luận huyền diệu bí ẩn gì 

cả, chỉ là một thứ hiện tượng tự nhiên, từ chân thật công phu mà 

chứng đắc. Chẳng có chút gì kỳ lạ, rất là bình thường. 

Từ vô thủy kiếp đến nay chúng ta bị vô minh che phủ, chẳng gặp 

được bậc Thiện-tri-thức dắt dẫn, không biết thế nào là  minh tâm 

 kiến  tánh  (minh  ngộ  tự  tâm,  triệt  kiến  bổn  tánh),  không  biết  thế 

nào  là   phản  bổn  hoàn  nguyên  (trở  về  nguồn  cội).  Chúng  ta  tu 

Thiền chính là để minh tâm kiến tánh, để phản bổn hoàn nguyên 

93 

vậy. Nếu được giải thoát thì sẽ không còn quái ngại, ngăn trở, xa 

rời mọi  điên đảo mộng tưởng,  cuối cùng tới đặng Niết-bàn vậy. 

Thiền thất 12/1980 



Không Trừ Vọng Tưởng thì Chẳng Thể Khai Ngộ 

Mục đích tham Thiền là để khai mở trí huệ, cầu giải thoát. Chúng 

ta phải chuyên tâm trì chí tham cứu câu "Ai là kẻ niệm Phật?" Khi 

tham  tới  cực  điểm,  quý  vị  sẽ  quên  bẵng  tất  cả  mọi  vọng  tưởng-

quên ăn uống, phục sức, ngủ nghỉ, và thậm chí quên cả đại, tiểu 

tiện! Lúc bấy giờ, "gió thổi không lọt, mưa rơi không thấm," quý vị 

chỉ miên mật tham chữ "Ai" mà thôi! Một niệm duy nhất này kiên 

cố  như  kim  cang,  không  gì  phá  hoại  nổi.  Bấy  giờ,  quý  vị  "trên 

không  biết  có  trời,  dưới  không  biết  có  đất,  ở  giữa  không  biết  có 

người"-tức là đạt tới cảnh giới "không có người, không có mình, 

không có chúng sinh, không có thọ giả"; và đó cũng là lúc mà quý 

vị  thể  nghiệm  được  trạng  thái  "trong  không  có  thân  tâm,  ngoài 

chẳng có thế giới"-mình cùng vũ trụ đã hợp thành một thể. 

Xưa  kia,  nhiều  bậc  đại  đức  cao  tăng  đã  có  thể  đạt  tới  trình  độ 

"nhất niệm bất sinh" (không sinh vọng tưởng): 

"Tuy suốt ngày ăn cơm, nhưng chưa hề ăn một hạt gạo. 

Tuy suốt ngày mặc áo, song chưa hề mặc một sợi tơ." 

Khi đạt tới cảnh giới "vô nhân, vô ngã," không còn sự chấp trước 

về  mình,  người,  thì  làm  gì  có  thời  giờ  để  khởi  vọng  tưởng  nữa 

chứ? Các vị ấy cho rằng lãng phí một phút cũng có thể làm vuột 

mất cơ hội khai ngộ, do đó họ chuyên tâm tham cứu câu "Ai là kẻ 

94 

niệm  Phật?";  chưa  tìm  ra  được  chữ  "ai"  thì  họ  chưa  chịu  nghỉ 

ngơi.  Tìm  chữ  "Ai"  là  phương  pháp  khống  chế  vọng  tưởng  tốt 

nhất. 

Tại  Chùa  Cao  Mân  ở  Dương-châu  có  một  vị  sư  tên  là  Diệu  Ðộ. 

Khi Thầy tham Thiền tới trình độ "đi mà không biết là mình đang 

đi, đứng mà không biết là mình đang đứng, ngồi mà không biết là 

mình đang ngồi, nằm mà không biết là mình đang nằm," thì cái gì 

Thầy  cũng  chẳng  nghĩ  tới,  chỉ  chú  tâm  vào  câu  "Ai  là  kẻ  niệm 

Phật?"  mà  thôi.  Có  một  hôm,  Thầy  muốn  tiểu  tiện  nhưng  vì 

chuyên  tâm  tham  cứu  chữ  "Ai"  quá  miên  mật  nên  Thầy  vào  lộn 

Thiên Vương Ðiện và lầm tưởng phía trước bệ Ðức Bồ-tát Vi Ðà 

là nhà xí! Ngay lúc sắp tiểu tiện, Thầy chợt ngẩng đầu lên và thấy 

Bồ-tát Vi Ðà đang trừng mắt nhìn mình, tay thì giơ cao cây bảo-

xử, khiến Thầy sợ hãi đến tỉnh táo cả người! Biết là mình đã đến 

lộn chỗ, Thầy vội vã sụp lạy Bồ-tát Vi Ðà, sám hối tội lỗi, cầu xin 

Bồ-tát tha thứ. 

Vì sao có thể có chuyện như vậy? Là vì Thiền-sư Diệu Ðộ chuyên 

tâm  dụng  công,  một  lòng  một  dạ  tham  cứu  chữ  "Ai,"  hoàn  toàn 

không  để  ý  đến những  việc  khác, cho  nên  Thầy  mới  lầm  tưởng 

Thiên Vương Ðiện là nhà vệ sinh! 

Có người nghĩ vớ vẩn rằng: "Tôi cũng bắt chước Thiền-sư Diệu 

Ðộ, tôi sẽ lên đài Quán Âm thay vì dùng nhà vệ sinh!" Nếu quý vị 

cố ý làm như vậy thì quý vị cách xa Ðạo mười vạn tám ngàn dặm 

rồi!  Quý  vị  nên  biết  rằng  Thiền-sư  Diệu  Ðộ  chẳng  bắt  chước  ai 

cả,  Thầy  chỉ  nhất  tâm  tham  cứu  câu  "Ai  là  kẻ  niệm  Phật?",  mải 

miết tập trung tinh thần vào một vấn đề, do đó mới xảy ra cớ sự 

như vậy.  Nếu quý vị cố ý bắt chước đi sai đường thì thật là sai 

95 

lầm vô cùng; cho nên, ngay cả cái ý tưởng muốn bắt chước này 

quý vị cũng chớ nên có! Phải nhớ rằng: 

"Sai một ly, đi một dặm." 

Nhiều  người  ở  trong  Thiền-đường  song  chẳng  chịu  dụng  công, 

cứ  ngồi  nghĩ  ngợi  lăng  nhăng:  "Sao  chưa  có  ai  đánh  khánh  vậy 

kìa?  Mau  mau  khai  tịnh  để  mình  duỗi  chân  duỗi  tay,  vươn  vai 

ưỡn lưng cho đỡ mỏi đi chứ!" Hoặc có người thì vọng tưởng tới 

chuyện ăn uống: "Vẫn chưa tới giờ ăn sao? Ðói bụng chịu hết nổi 

rồi!" Có người thậm chí tính toán: "Ðã mười hai ngày rồi, như vậy 

là còn chín ngày nữa công đức mới viên mãn. Mong sao xong lẹ 

lẹ cho rồi để mình khỏi phải bị hành tội nữa!" Người ta tham gia 

Thiền-thất  thì  mong  cho  thời  gian  càng  dài  càng  tốt  để  được  có 

thêm cơ hội khai ngộ, còn những người này ngồi trên Thiền-sàng 

mà  cứ  như  ngồi  trên  bàn  chông,  lúc  nào  cũng  thấy  bứt  rứt  xốn 

xang-nếu không đổi chân thì lại vươn vai, không ngồi yên được. 

Người  ta  thì  nhập  Ðịnh,  còn  họ  thì  nhập  "phi  phi,"  vọng  tưởng 

lăng nhăng không ngớt. Nếu đã như vậy thì việc gì phải đến tham 

gia  Thiền-thất?  Cứ  làm  bộ  làm  tịch  ra  vẻ  tu  hành  để  làm  gì  kia 

chứ? Chi bằng  đừng tới tham gia để khỏi phải tự  chuốc lấy đau 

khổ cho rồi!? 

Song,  quý  vị  nên  biết  rằng  muốn  chấm  dứt  sinh  tử  thì  phải  đem 

hai  chữ  "sinh  tử"  treo  ngang  mày  để  hễ  mở  mắt  là  thấy  vấn  đề 

sinh  tử,  nhắm  mắt  cũng  không  quên  chuyện  tử  sinh.  Lúc  nào 

cũng phải dụng công tu hành thì mới có thể chấm dứt được sinh 

tử. Nếu tại Thiền-đường mà quý vị không luôn luôn nghĩ đến việc 

"liễu sinh thoát tử," trái lại lúc nào cũng nghĩ ngợi lăng nhăng, cứ 

lo  vọng  tưởng  của  mình  chưa  đủ  nhiều,  thì  thật  là  đáng  thương 

biết bao! 

96 

Người dụng công tu Ðạo thì không được khởi vọng tưởng dù chỉ 

trong một giây. Có câu rằng: 

"Ðại sự vị minh, như táng khảo tỷ." 

(Việc lớn chưa rõ, như đưa đám cha mẹ.) 

Khi chúng ta chưa hiểu được "sinh tử đại sự" thì cũng đáng buồn 

thảm, bi ai giống như cha mẹ qua đời vậy. Do đó, lúc tham Thiền 

thì phải luôn luôn dụng công tu hành, chớ lãng phí một giây một 

phút  và  cũng  chớ  buông  lung.  Dụng  công  tới  lúc  "lô  hỏa  thuần 

thanh," công phu chín muồi, thì tự nhiên sẽ có cảm ứng. Có cảm 

ứng thì công phu mới tương ưng. Cho dù đã khai ngộ rồi quý vị 

cũng  vẫn  phải  không  ngừng  cố  gắng  tiến  tới  trước.  Ðừng  lười 

biếng,  đừng  tự  giam  hãm  mình  nơi  "hóa  thành;"  đừng  cho  rằng 

tới đây là hết, rồi không muốn tiến thêm nữa. Những ý tưởng như 

vậy chính là các hòn đá cản trở sự tu hành. 

Biết rõ ràng là vọng tưởng không làm ta khai ngộ, vậy thì tại sao 

vẫn cứ khởi vọng tưởng chứ? Biết rõ ràng đó là vọng tưởng mà 

tại  sao  không  quét  sạch  chúng  đi?  Ðó  chính  là  khuyết  điểm  của 

đa  số  người  đời  -  biết  rõ mà  vẫn  cố  ý vi  phạm. Nói  rõ ra tức  là 

quý vị vẫn "không thể nhìn thủng, chẳng thể buông bỏ," vẫn còn 

chấp trước cái này, câu nệ cái nọ, chấp nam chấp nữ..., kết quả 

là lãng phí hết thời giờ quý báu. 

Thời gian đả Thiền-thất là vô cùng quý giá, bởi vì không dễ gì mà 

gặp được cơ duyên tốt đẹp như thế. Trong thời gian này, quý vị 

hãy ném hết mọi vọng tưởng lên chín tầng mây để cho lòng được 

thanh  tịnh,  chuyên  chú  vào  câu "Ai  là  kẻ  niệm  Phật?"  Ðừng  xao 

lãng! Mọi người hãy nỗ lực tham Thiền! Tham! Tham! Tham! 

97 

(Thiền thất 12/1980) 

  

Khai Ngộ Phải Ðược Ấn Chứng Mới Ðúng Pháp 

Trước thời Oai Âm Vương Phật ra đời, ai ai cũng có thể khai ngộ 

mà  chẳng  cần  người  nào  ấn  chứng  cả.  Từ  thời  Oai  Âm  Vương 

Phật trở về sau, những ai tự giác khai ngộ đều nhất định phải có 

Tổ-sư hoặc bậc  Thiện-tri-thức (đã khai ngộ) ấn khả, chứng minh 

thì  mới  đúng  phép.  Cũng  như  ở  Pháp-hội  Lăng-Nghiêm,  có  hai 

mươi  lăm  vị  Thánh-nhân  tường  thuật  sự  chứng  đắc  viên-thông 

của họ và thỉnh Ðức Phật Thích-Ca ấn chứng. 

Bây giờ tôi kể cho quý vị nghe một công án về sự ấn chứng. 

Ðời  Ðường  (nước  Trung  Hoa),  có  Ðại-sư  Vĩnh  Gia.  Ngài  sinh  ở 

huyện  Vĩnh-gia,  tỉnh  Triết-giang.  Bởi  vì  cả  đời  Ngài  không  rời 

huyện  Vĩnh-gia  nên  người  đương  thời  gọi  Ngài  là  Ðại-sư  Vĩnh 

Gia.  Sau  khi  xuất  gia,  Ngài  nghiên  cứu  giáo  lý  Thiên-Thai  Tông, 

thích tu Thiền-quán; nhờ xem  Kinh Duy Ma Cật mà hoát nhiên đại 

ngộ.  Về  sau,  khi  gặp  Thiền-sư  Huyền  Sách  (đệ  tử  của  Lục  Tổ 

Huệ  Năng),  ngài  Vĩnh  Gia  bèn  thuật  lại  tự  sự.  Thiền-sư  Huyền 

Sách khuyên ngài nên đến Tào-khê tham bái Lục Tổ để thỉnh cầu 

ấn chứng; nếu không, chẳng nhờ thầy mà ngộ, thì là hàng "ngoại 

đạo Thiên-nhiên." 

Khi  ngài  Vĩnh  Gia  tới  Chùa  Nam  Hoa  ở  Tào-khê,  gặp  đúng  lúc 

Lục  Tổ  đang  tọa  Thiền.  Ngài  rất  cống  cao  ngã  mạn,  tới  bên 

Thiền-sàng của Lục Tổ, cũng chẳng vái chào, chẳng đảnh lễ, cầm 

cây  tích-trượng  đi  nhiễu  quanh  Thiền-sàng  ba  vòng,  rồi  đứng 

chống tích-trượng. 

98 

Lục Tổ mới hỏi: "Một vị Sa-môn cần hội đủ ba ngàn oai nghi, tám 

vạn tế hạnh. Một hạnh cũng không khiếm khuyết thì được gọi là 

Sa-môn  (dịch  là  Cần  Tức-cần  tu  Giới  Ðịnh  Huệ,  tức  diệt  Tham 

Sân Si-siêng tu Giới Ðịnh Huệ, dứt bỏ Tham Sân Si). Ðại-đức từ 

nơi nào tới, sinh lòng đại ngã mạn như thế?" 

Ngài Vĩnh Gia đáp: "Chuyện lớn là sinh tử, vô thường quá chóng 

vánh." 

Lục Tổ  hỏi: "Sao không thể hội cái   vô sinh? Sao  chẳng liễu ngộ 

thứ chẳng chóng vánh?" 

Ngài Vĩnh Gia đáp: "Thể hội tức là vô sinh. Liễu ngộ vốn không 

chóng vánh." 

Lục Tổ dạy rằng: "Ông thật hiểu ý nghĩa của vô sinh vậy." 

Ngài Vĩnh Gia hỏi vặn: "Vô sinh mà còn có ý hay sao?" 

Lục Tổ trả lời rằng: "Không có ý thì ai đang phân biệt?" 

Ngài Vĩnh Gia đáp: "Phân biệt cũng chẳng phải là ý!" 

Lục Tổ dạy: "Như thị! Như thị!" 

Rồi  ngài  Vĩnh  Gia  được  ấn  khả  chứng  minh,  trở  thành  Pháp-tự 

của Lục Tổ. 

Sau khi được Lục Tổ ấn chứng, ngài Vĩnh Gia muốn lập tức trở 

về Chùa Khai Nguyên ở Vĩnh-gia. Song Lục Tổ lưu ngài ở lại một 

đêm,  hôm  sau  mới  xuống  núi  về  quê  nhà.  Bởi  vì  chỉ  trong  một 

đêm mà giác ngộ được chân-đế của Phật-pháp nên người đương 

thời gọi ngài là "Nhất Túc Giác Hòa Thượng" (vị Sư giác ngộ nội 

trong một đêm). Về sau ngài cực lực tuyên dương pháp Ðốn-ngộ 

99 

của  Thiền-môn,  viết  tác  phẩm   Chứng  Ðạo  Ca  thuyết  minh  cảnh 

giới  đốn-ngộ.  Ðó  là  một  tác  phẩm  bất  hủ,  đã  trở  thành  bản  văn 

phải học trong Phật môn. 

Khi chúng ta ngồi trong Thiền-đường, cứ nhìn bề ngoài thì giống 

như chúng ta đang dụng công tu hành, song thật ra thì chỉ ngồi 

nghĩ ngợi, vọng tưởng lăng xăng, chẳng dụng công tu hành chút 

nào cả. Có vị nghĩ rằng: "Bây giờ là thời đại khoa học, phải dùng 

phương pháp khoa học để khai ngộ"; nhưng lại nghĩ lui nghĩ tới 

mãi, chẳng chút khoa học gì cả, đó chính là "kẻ ngốc nói chuyện 

mộng mỵ." 

Kẻ  nào  khai  ngộ  rồi  thì  đều  phải  thắng  được  mọi  khảo  nghiệm, 

nếu không y sẽ mắc tội đại vọng ngữ, phải đọa địa ngục Vô-gián. 

Phàm lệ, ai tự rêu rao về mình: "Tôi đã khai ngộ rồi! Tôi đã chứng 

quả rồi!" thì đều phải chịu quả báo (đọa địa ngục). Hy vọng quý vị 

đều  hết  sức  cẩn  thận,  không  tùy  tiện  nói  càn,  kẻo  về  sau  phải 

chịu quả báo! 

Ở đây quý vị dậy rất sớm, ngủ thật trễ. Vì sao lại tu cực khổ như 

vậy?  Bởi  vì  thêm  một  phút  tham  Thiền  là  thêm  một  cơ  hội  giác 

ngộ. Hiện tại quý vị ngồi ở Thiền-đường tập trung tinh thần, dụng 

công  tham  cứu  câu  "Niệm  Phật  là  ai?",  tuy  chẳng  phải  là  không 

có  vị  chuyên  tâm  dụng  công,  song  những  vị  chân  chính  muốn 

giác  ngộ,  đắc  được  thọ  dụng,  thì  ít  lắm.  Phần  đông  người  ta 

không  biết  rõ  việc  tham  Thiền  ra  sao,  cũng  không  nhiệt  tâm;  họ 

chỉ tu cho có lệ, làm cho qua ngày. Với thái độ đả Thiền-thất như 

vậy thì dù có đả thất tới "tận vị lai kiếp" cũng chẳng thể khai ngộ 

được. Tôi hy vọng mỗi quốc gia đều có nhiều vị giác ngộ, để họ 

giúp ích cho tiền đồ Phật-giáo mai sau. 

100 

Trong  lúc  đả  Thiền-thất,  quý  vị  chớ  nói  chuyện,  đừng  nghĩ  ngợi 

lăng xăng. Quý vị hãy chân thật dụng công thì mới có cảm ứng, 

mới  khai  trí  huệ.  Có  trí  huệ  thì  mới  không  điên  đảo.  Không  điên 

đảo  thì  mới  có  thể  giáo  hóa  chúng  sinh.  Nếu  chính  mình  không 

hiểu  rành  mạch  chân  lý  thì  lấy  tư  cách  gì  để  dạy  kẻ  khác?  Ðây 

chẳng  phải  là  "kẻ  đui  dắt  người  mù"  sao?  Thật  là  vô  cùng  nguy 

hiểm! 

Việc  tham  Thiền  thì  cũng  tương  tự  như  bác  nông  phu  gieo  hạt 

ngũ cốc vào mùa xuân; đến mùa hè thì cày cấy, tưới nước, nhổ 

cỏ,  bón  phân;  qua  mùa  thu  mới  gặt  được  mùa  tốt  và  khi  mùa 

đông tới thì bác mới được no ấm. Hy vọng suốt một năm của bác 

nông  phu  là  được  đủ  ăn  đủ  mặc.  Tham  Thiền  cũng  vậy.  Quý  vị 

cần  cẩn  thận  giữ  chặt  tâm  niệm,  lúc  nào  cũng  quản  thúc  chính 

mình. Trong Thiền-đường, lúc đi mình có dụng công chăng? Lúc 

ngồi mình có dụng công chăng? Nói tóm lại, đi, đứng, nằm, ngồi, 

đều phải dụng công tu hành. Quý vị cảm thấy dụng công làm sao 

thích hợp, thì cứ theo đó mà dụng công, chẳng có gì hạn chế. Ví 

dụ, quý vị cảm thấy tham thoại đầu chẳng tương ưng, thì có thể 

niệm Phật, hoặc tu chỉ-quán. Chỉ cần phương pháp ấy thích hợp, 

tương ưng với quý vị thì quý vị sẽ có cơ thành tựu. 

Vô  luận  là  dụng  công  ở  pháp  môn  nào,  tâm  phải  chuyên  nhất, 

đừng có vọng tưởng. Khi dụng công tới cực độ thì sẽ có tin tức 

tốt  đẹp.  Nếu  có  vọng  tưởng,  suy  nghĩ  lăng  xăng  hoài,  thì  dụng 

công  ở  pháp  môn  nào  cũng  chẳng  có  tương  ưng.  Phàm  nếu  là 

người  chân  chính  dụng  công,  thì  đi  chẳng  biết  là  đi,  ngồi  cũng 

chẳng  biết  là  ngồi-đi  hay  ngồi  đều  không  để  ý  thì  làm  sao  khởi 

vọng  tưởng  được  chứ?  Quý  vị  chỉ  cần  biết  "Niệm  Phật  là  ai? 

Niệm Phật là ai?" Cứ một câu này, niệm niệm chớ để gián đoạn, 

101 

luôn luôn tham cứu trong lòng. Bấy giờ, dù khát quý vị chẳng biết 

khát, đói cũng chẳng biết đói; nóng cũng không biết là nóng, lạnh 

cũng chẳng hay  là lạnh. Vì sao không biết? Vì tâm chuyên nhất 

vậy. Lưng đau cũng quên đau, chân nhức cũng không biết nhức, 

mọi  ý  niệm  đều  tiêu  vong  cả.  Chỉ  còn  có  một  niệm:  "Ai  niệm 

Phật?" Luôn đề khởi nó, rồi buông bỏ. Buông bỏ xong lại đề khởi. 

Lúc  nào  cũng  miên  mật,  dụng  công  liên  tục,  không  gián  đoạn. 

Dụng  công  tới  chỗ  cực  độ,  thì  bất  kỳ  một  va  chạm  ngẫu  nhiên 

nào cũng có thể làm quý vị hốt nhiên khai ngộ. 

Tại sao quý vị không hốt nhiên khai ngộ? Vì quý vị chưa chuyên 

tâm trì chí, chưa hiểu đạo lý  minh tâm kiến tánh,  không biết cảnh 

giới  phản bổn hoàn nguyên, cũng chẳng biết cố hương ở nơi đâu 

nên lưu lạc nơi đất khách như tên ăn mày. 

Cuối  cùng  tôi  nói  với  quý  vị  câu  này:  Hãy  tham  cứu  câu  "Niệm 

Phật là ai?" cho tới chỗ "núi cùng nước cạn, nghi hết đường"; bấy 

giờ, quý vị sẽ thấy cảnh giới "bóng liễu, hoa xinh hiện một thôn." 

(Thiền thất 12/1980) 



Thiện, Ác Không Rời Một Niệm Ở Tâm Ta 

"Không làm việc ác, 

Làm mọi việc lành, 

Tự thanh tịnh tâm mình, 

Là điều Phật dạy." 

102 

Ðây là chân-đế của đạo Phật. Ai cũng hiểu đạo lý ấy, song chẳng 

ai thực hành được cả, nên thiên hạ đại loạn. 

Ðả  Thiền-thất  tức  là  cơ  hội  tốt  nhất  để  chúng  ta  "sửa  ác  hướng 

thiện,  sửa  lỗi  đổi  mới."  Với  một  ý  niệm  ác  độc,  thiên  địa  có  thể 


sinh  ra  cuồng  phong,  bão  táp,  tạo  đủ  tai  ương.  Nếu  nhân  loại 

khắp toàn cầu ai ai cũng biết thọ giữ Năm Giới, thực hành Mười 

Thiện, thì trời đất sẽ mưa thuận gió hòa, thế giới nơi nơi an lạc. 

Nói tóm lại, nếu trên từ bậc nguyên thủ xuống tới nhân dân trăm 

họ,  ai  cũng  giữ  Năm  Giới,  làm  Mười  Thiện,  thì  quốc  gia  ấy  hẳn 

được  cơm  ăn  áo  mặc  sung  túc,  người  người  an  cư  lạc  nghiệp. 

Nếu mọi người phạm Năm Giới, tạo Mười Ác, thì chẳng phải nghi 

ngờ gì nữa, tại quốc gia ấy, gia đình sẽ không hòa thuận, xã hội 

không an ninh, đất nước chẳng giàu mạnh, nhân dân phải sống 

cuộc đời lầm than, vất vả. 

Tham  Thiền  chính  là  không  sát  sinh,  không  trộm  cắp,  không  tà 

dâm, không vọng ngữ, không uống rượu. Tại Thiền-đường, quý vị 

hãy  chuyên  tâm  tham  Thiền,  đề  khởi  thoại  đầu,  buông  bỏ  mọi 

chuyện, chuyên tâm vào chữ "Ai." Lúc nào cũng chiếu tìm, khiến 

tất cả mọi vọng tưởng khác đều ngừng lại hết, đó chính là trì giữ 

Năm  Giới,  cũng  là  thực  hành  Mười  Thiện.  Do  vậy,  tọa  Thiền  ở 

Thiền-đường  thì  đầy  đủ  Năm  Giới,  Mười  Thiện  vậy.  Vì  thế,  chớ 

nên  lãng  phí  thời  giờ,  nghĩ  chuyện  vớ  vẩn  vô  ích,  mà  phải  nắm 

lấy thời cơ tham cứu "Niệm Phật là ai?" 

Lúc tham Thiền, chúng ta cần phải nỗ lực dụng công, dũng mãnh 

tinh tấn. Chúng ta phải  hồi quang phản chiều (thâu nhiếp tâm trí, 

chiếu  ngược  nội  tâm),  tự  vấn  lòng  mình,  hỏi  xem  mình  đã  sinh 

bao  nhiêu  niệm  thiện,  dấy  bao  nhiêu  niệm  ác,  khởi  bao  nhiêu 

vọng tưởng. Hãy thống kê xem. 

103 

"Chưa sinh niệm thiện, khiến sinh thiện niệm 

Ðã sinh niệm thiện, khiến nó tăng trưởng 

Chưa sinh niệm ác, khiến nó chẳng sinh 

Ðã sinh niệm ác, khiến nó diệt mất." 

Ðó là bước đầu căn bản của việc tu hành. 

Vì sao thế giới bị hủy diệt? Vì người ta khởi "ít niệm thiện, nhiều 

niệm  ác."  Với  một  niệm  thiện,  trời  đất  tăng  thêm  chính  khí.  Chỉ 

 một  niệm  ác,  trời  đất  chất  thêm  trược  khí.  Vì  thế  chúng  ta  phải 

làm sao để biến khí ác-trược thành khí an-lành. Trược-khí chính 

là  độc-khí,  mà  hễ  chúng  ta  sinh  một  niệm  tham  lam  thì  độc-khí 

trong vũ trụ sẽ tăng lên một chút, nảy một niệm sân hận thì độc-

khí trong vũ trụ cũng tăng lên một ít, khởi một niệm si mê thì độc-

khí trong vũ trụ lại thêm hơn một tí. Nếu chúng ta dùng tham, sân, 

si  để  xử  lý  mọi  việc  thì  trời  đất  sẽ  u  ám  đen  tối,  tai  nạn  sẽ  nảy 

sinh; nhưng nếu dùng Giới Ðịnh Huệ để giải quyết mọi sự thì trời 

trong đất lặng, nơi nơi an bình. Do đó nói rằng, nơi kẻ ác ở đông, 

chỗ đó tai nạn dẫy đầy; nơi đông người tốt cư ngụ, điều lành tăng 

gia. Nói tóm lại, tại ương hay cát tường đều do con người tạo ra 

cả. 

Cổ nhân nói: "Thiện ác hai con đường, ai tu thì tu, ai tạo (nghiệp) 

thì  tạo."  Kẻ  tu  thiện  thì  sẽ  thoát  khỏi  Tam  Giới,  kẻ  tạo  ác  thì  sẽ 

đọa Tam Ác Ðạo. Thiện, ác chỉ ở trong một ý niệm cách biệt. Có 

trí huệ tức là thiện niệm, có ngu si tức là ác niệm. 

Mọi sự trên đời đều nói pháp (hiển bày chân lý). Có thứ nói pháp 

lành, có thứ nói pháp ác. Có thứ nói pháp bàng môn tả đạo, quan 

điểm sai lầm. Có thứ nói pháp Trung Ðạo Liễu Nghĩa, quan niệm 

104 

đúng đắn. Nói cách khác, nói pháp lành tức là dạy người ta nhìn 

thông  suốt  mọi  hiện  tượng,  buông  bỏ  mọi  chấp  trước,  đạt  được 

tự tại; còn nói pháp ác tức là dạy người ta đừng nhìn thủng, đừng 

buông  bỏ  chấp  trước,  chẳng  đắc  được  tự  tại.  Vì  sao  con  người 

điên đảo? Bởi vì chấp trước, không chịu buông bỏ. Câu thơ xưa 

nói rằng: 

Cổ lai đa thiểu anh hùng hán, 

Nam Bắc sơn đầu ngọa thổ nê. 

 Nghĩa là: 

Xưa nay bao kẻ anh hùng hảo hán, 

Nằm dưới đất bùn khắp núi đầy non. 

Quý vị hãy nghĩ xem: bao nhiêu người ở trần gian, ai có thể nhảy 

thoát qua cửa sinh tử? Lúc sống, mưu đồ hư danh, chết rồi, danh 

nào còn? Ham chức quan lớn, chết rồi, quan cũng hết luôn! Mọi 

thứ  đều  hóa  thành  không.  Trung  Quốc  có  Tần  Thủy  Hoàng  vì 

muốn  bảo  vệ  con  cháu,  khiến  muôn  đời  sau  sẽ  mãi  làm  hoàng 

đế,  nên  cho  xây  Vạn  Lý  Trường  Thành.  Nào  ngờ  chỉ  truyền  tới 

đời thứ hai, con là Hồ Hải (Tần Nhị Thế) nối ngôi chưa được ba 

năm thì bị Thừa-tướng Triệu Cao giết chết. Thế chẳng phải là đã 

hao phí tâm cơ sao? 

Xưa nay, từ trong đến ngoài nước, những kẻ cực kỳ giàu sang, 

kẻ làm quan to chức lớn, đều sống một đời mê muội tranh danh 

đoạt lợi, tạo ra biết bao nghiệp chướng tội lỗi; tới lúc chết thì với 

hai  tay  không  đi  gặp  Diêm  Vương.  Xem  đấy,  khi  tham  Thiền 

chúng ta phải quyết chí dụng công, không thể giải đãi, không thể 

105 

buông  lung,  chớ  để  lỡ  cơ  hội  rồi  sau  này  hối  hận  không  kịp. 

Rằng: 

"Một chút thời gian, một chút mạng sống." 

Có người nói: "Chờ tôi thành danh rồi, tôi sẽ buông bỏ mọi thứ, 

chuyên tâm tu Ðạo." Song, thời gian không chờ đợi ai, chờ tới lúc 

đó thì đã quá muộn rồi. 

Tham Thiền hay niệm Phật đều tốt cả. Chỉ cần chân thật tu hành 

thì có thể thoát  khỏi vòng sinh tử, tới lúc lâm chung tất sẽ  "thân 

không bịnh khổ, tâm chẳng tham luyến, như nhập Thiền-định, vui 

cười vãng sinh." Ðó mới là nắm chắc được việc sinh tử trong tay 

mình vậy! 

(Thiền Thất 12/1980) 



Sự Tích Ngài Huyền Trang Ði Thiên Trúc Thỉnh Kinh   

Pháp sư Huyền Trang ra đời vào năm thứ hai niên đại Nhân Thọ, 

đời Tùy Văn-Ðế tức năm 601 công nguyên. Sư quê ở Trần-Lưu, 

Hà-nam,  người  họ  Trần,  lúc  thiếu  thời  đã  tỏ  ra  thông  tuệ  khác 

thường, chỉ mới 7 tuổi đã học Ngũ Kinh. Năm lên 13 tuổi, Sư theo 

anh  thứ  hai  là  Pháp  sư  Trường  Tiệp  đi  Lạc  Dương,  xuất  gia  tại 

chùa  Tịnh  Ðộ  và  từ  đó  học  tập  Kinh  điển.  Theo  chế  độ  đời  nhà 

Tùy, ai muốn xuất gia đi tu đều phải qua một cuộc khảo thí. Nếu 

hợp  cách  thì  được  một  tờ  chứng  thư,  gọi  là  độ  điệp,  và  lúc  đó 

mới  đủ  tư  cách  làm  Sa-di.  Sư  đặt  chân  tới  Lạc  Dương  nhằm 

đúng  vào  lúc  có  kỳ  khảo  sát,  nhưng  vì  quá  nhỏ  tuổi  Sư  không 

được phép ứng thí. Trước cổng trường thi, Sư đứng bồi hồi, than 

tiếc khôn nguôi! Lúc ấy, quan Chủ khảo là Trịnh Thiện Quả nhác 

106 

thấy,  nhận  ngay  ra  Sư  thuộc  hàng  long  tượng  trong  Phật  giáo, 

nên đặc cách cho Sư vào dự thi. 

Năm 20 tuổi, sau khi thọ giới Cụ túc, Sư lên đường hành cước đi 

tham  vấn  Thiện  tri  thức  khắp  nơi.  Sư  có  dịp  nhận  thấy  các  điều 

thuyết  giảng  của  các  vị  Tăng  so  với  Kinh  điển  có  nhiều  phần 

không phù hợp, khiến cho người tu không biết y cứ vào đâu, nhất 

là theo nội dung của  Thập Thất Ðịa Luận thì kiến giải lại có nhiều 

điểm  bất  đồng.  Sư  bèn  phát  nguyện  đi  Thiên  Trúc  (tức  Ấn-độ 

ngày nay) để nghiên cứu Phật Pháp đặng giải các mối nghi này. 

Bởi đường đi Thiên Trúc quá gian nan, phải vượt qua bao nhiêu 

chướng ngại, núi thì cao chót vót, đèo thì vô cùng hiểm trở, do đó 

để chuẩn bị cho cuộc hành trình mạo hiểm này, Pháp sư Huyền 

Trang phải tự luyện tập kỹ thuật leo núi. 

Sư dùng các vật liệu như bàn, ghế, lấy cái nọ chồng lên cái kia, 

chất đống lại như hình một hòn núi giả, rồi hàng ngày tập leo lên 

leo xuống, đến khi thuần thục, lại đi vào rừng núi thực tập. Thời 

gian tập luyện như vậy kéo dài khoảng một năm. 

Sư dâng biểu tâu vua, xin phép đi Thiên Trúc thỉnh Kinh. Hồi đó 

nhà Ðường đương có pháp lệnh cấm chỉ việc xuất cảnh, nên biểu 

tấu  của  Sư  không  được  vua  Ðường  Thái  Tông  phê  chuẩn.  Tuy 

nhiên, vì đã có chủ ý từ trước, bất luận có được phép hay không, 

cuối cùng Sư vẫn nhất quyết ra đi. 

Từ  Tràng  An  xuất  phát,  Sư  một  mình  cứ  nhắm  phía  Tây  mà 

hướng tới. 

Có một hôm, Sư đi ngang qua một hang núi, thấy trước cửa hang 

có nhiều phân của loài dơi. Sư nghĩ rằng trong hang này  ắt hẳn 

107 

không  có  bóng  người  trú  ngụ,  vì  nếu  có,  thì  đâu  có  nhiều  phân 

dơi như vậy! Ðộng lòng hiếu kỳ, Sư đi vô hang, và chẳng đi bao 

xa thì thấy một hình thù quái dị, như một quái vật, trên đầu thì tóc 

kết lại, ở đó chim làm thành một cái tổ, trong tổ chim nhỏ kêu chíp 

chíp! Mặt của quái vật thì phủ một lớp bụi đất dầy, hình thù như 

một tượng đá, Pháp sư lại gần quan sát kỹ: hóa ra đây là một vị 

tu hành già, đã nhập định từ lâu. Sư lấy khánh gõ nhẹ, dụ cho vị 

này xuất định, và, chờ một lúc sau lão tăng bắt đầu cựa quậy. 

Sư  hỏi  ông  vì  lý  do  gì  mà  ngồi  ở  đây.  Quai  hàm  lão  tăng  nhúc 

nhích được một lát thì có âm thanh phát ra như sau: 

-"Tôi chờ đức Phật Hồng Dương (tức Phật Thích-Ca) xuất thế để 

tôi có thể giúp Ngài hoằng dương Phật Pháp". 

Ðến khi nghe Pháp sư nói cho hay Phật Thích Ca đã nhập Niết-

bàn từ lâu rồi, thì lão tăng tỏ vẻ kinh ngạc hỏi: 

- Ðức Thích-ca Mâu-ni ra đời hồi nào? 

-  Ngài  đã  ra  đời  trên  một  ngàn  năm  nay  và  Ngài  cũng  đã  nhập 

diệt từ lâu. 

Lão tăng nói: 

- Ðức Thích-ca đã nhập Niết-bàn ư? Vậy thì tôi lại nhập định chờ 

đức  Phật  Bạch  Dương  (tức  Phật  Di-lặc)  ra  đời  để  giúp  Ngài 

hoằng dương Phật Pháp. 

Pháp sư nói: 

- Ông bất tất phải nhập định chờ đức Phật Di-lặc ra đời. Như vậy 

ông  sẽ  có  thể  bỏ  lỡ  cơ  hội  mật  lần  nữa.  Chi  bằng  nay  ông  hãy 

108 

theo  tôi  đi  qua Chấn  Ðán  (tức  Trung  quốc). Ngày  nào  tôi  trở  về 

nước ông sẽ giúp tôi hoằng dương Phật Pháp. 

Lão tăng suy nghĩ xong cho là có lý, bèn tỏ ý ưng thuận với lời đề 

nghị của Pháp sư Huyền Trang. 

Pháp sư dặn dò như sau: "Cơ thể này của ông đã quá cũ kỹ, ông 

nên  đổi  qua  một  thân  mới.  Khi  tới  Tràng  An,  ông  xem  căn  nhà 

nào lợp bằng ngói sắc vàng lưu ly  thì tìm vào đó đầu thai. Ngày 

sau, khi tôi ở Thiên trúc thỉnh Kinh về, tôi sẽ đến đón ông". 

Dặn  xong,  hai  người  chia  tay  lên  đường,  người  đi  về  hướng 

Ðông, kẻ về hướng Tây. 

Pháp sư Huyền trang leo đèo lội suối, trải qua biết bao lần tai nạn 

hiểm nghèo nhưng không bao giờ biết thối chí. Sư đã có lời thề: 

Thà một bước chết ở trời Tây 

Còn hơn sống lui bước về Ðông Ðộ 

Một tinh thần vì Pháp quên mình như vậy, quả là vĩ đại! Có như 

thế Pháp sư mới hoàn thành được một sự nghiệp cũng rất là vĩ 

đại,  một  cống  hiến  lớn  lao  cho  Phật  giáo  Trung  Hoa,  đồng  thời 

Sư cũng là người khai sáng ra tông phái Duy Thức. 

Có  câu  nói   "kiến  hiền  tư  tề" .  Chúng  ta  muốn  thành  tựu  Ðạo 

nghiệp, ắt phải noi theo gương sáng của Pháp sư Huyền Trang, 

lấy Pháp sư làm mẫu mực để làm theo, khiến cho trí huệ bổn hữu 

của chúng ta xuất hiện, đặng cống hiến chút phần công sức cho 

Phật giáo. 

Từ  đó,  ngày  lại  ngày,  gối  đất  nằm  sương,  Ngài  cứ  theo  hướng 

Tây mà tiếp tục hành trình, kiên nhẫn giữ vững ý chí, quyết một 

109 

lòng, chưa tới đích thì chưa ngưng nghỉ. Người xưa nói: "Có chí 

thì nên". Ngài trải qua vạn ngàn gian khổ, đi trong ba năm thì tới 

được  Thiên  Trúc,  và,  tại  Ðại  học  Phật  giáo  Na-lan-đà,  Ngài  bái 

Ðại sư Giới Hiền (Shilabhadra) làm thầy, đương thời là một vị cao 

tăng nổi tiếng về môn Duy thức học. Ở đây Ngài chuyên học về 

Thập Thất Ðịa Luận và Du-già Luận. 

Kết  thúc  thời  gian  tu  học,  Ngài  trở  về  nước.  Khi  đi  ngang  qua 

thành  phố  Khúc  Nữ  ( Kanyakudja),  Ngài  được  quốc  vương  nơi 

đây là Giới Nhật ( Shiladitya) cung thỉnh. Vào lúc thành Khúc Nữ 

tổ  chức  một  cuộc  hội  thảo  lớn,  có  sự  tham  gia  của  mười  tám  vị 

quốc  vương  cùng  với  các  tông  phái  Ðại  thừa,  Tiểu  thừa,  Bà-la-

môn  và  cả  các  phái  ngoại  đạo,  tổng  cộng  khoảng  chừng  sáu 

ngàn  người,  tóm  lại  một  pháp  hội  lớn  xưa  nay  chưa  từng  có, 

Pháp sư được mời đến giữ vai làm hội chủ. Ngài cũng thảo một 

luận chương xiển dương Ðại Thừa và luận chương này được yết 

ngay trước cửa hội trường, kèm theo một lời ghi chú: "Nếu sửa 

được một chữ, nguyện xin bái làm thầy". Hội thảo kéo dài mười 

tám  ngày,  nhưng  không  một  ai  sửa  được  chữ  nào,  cuối  cùng 

Ngài  trở  thành  vô  địch,  không  ai  thắng  nổi,  tên  tuổi  vang  lừng 

khắp  năm  nước  ở  Thiên  Trúc  và  không  ai  là  không  biết  tới  đại 

danh của Pháp sư Huyền Trang. 

Năm Trinh Quán thứ 19 (công nguyên năm 645), ngày 24 tháng 

giêng, Ngài về tới Tràng An, với sự nghênh đón của cả mấy chục 

ngàn  người,  cả  Tăng  lẫn  tục  gia.  Vua  Ðường  Thái  Tông  phái 

tướng quốc là Lương Quốc Công, và Phòng Huyền Linh đón tiếp 

Ngài. Sau này Ngài trụ trì ở chùa Hoằng Phúc làm công tác phiên 

dịch Kinh điển Phật giáo. 

110 

Ngài  lưu  học  tại  Ấn-độ  mười  hai  năm,  cộng  với  thời  gian  đi  về 

năm năm, thành thử Ngài coi như là vị Tổ sư trong các Tăng sĩ 

du  học.  Kinh  điển  mang  về  Trung  Hoa  chứa  trong  năm  trăm  hai 

mươi cái rương, tính ra hơn sáu trăm bộ. Ngài cung hiến tất cả 

cho quốc gia. Vua Ðường vời đến triều kiến rồi ban thưởng cho 

Ngài. 

Thoạt gặp vua Ðường,  Ngài có lời mừng:  "Cung  hỷ bệ hạ!" Vua 

không hiểu ý tứ ra sao mới hỏi lại: -"Mừng về chuyện gì?" 

- Mừng bệ hạ vừa có thái tử. 

Vua Ðường hết sức ngạc nhiên, đáp lại rằng: 

- Không có chuyện đó. 

Pháp  sư  tự  nghĩ:  "Rõ  ràng ta  đã  căn  dặn  lão  tăng  đến  đây  đầu 

thai,  mà  sao  nay  lại  không  thấy?"  Ngài  liền  nhập  định  quan  sát. 

Thôi rồi! Ông ta không chịu tìm cho kỹ càng nên đã đầu thai lầm 

vào tôn phủ của Uất Trì Cung rồi! Ngài bèn tâu lên vua đầu đuôi 

sự việc. Ðường Thái Tông nói: 

- Hóa ra sự thể như vậy. Pháp sư độ cho y đi. 

Ngài  tới  thăm  Uất  Trì  Cung,  kể  rõ  sự  tình.  Khi  thoạt  trông  thấy 

người  cháu  của  vị  công  thần  này,  Ngài  vô  cùng  hoan  hỷ,  bởi 

trang thiếu niên trông rất khôi ngô, tỏ dạng một anh tài, sau này ắt 

sẽ  trở  thành  một  pháp  khí  lớn.  Do  đó  Ngài  mở  đầu  nói  ngay: 

"Ngươi  hãy  theo  ta  xuất  gia!".  Thiếu  niên  nghe  nói  tỏ  vẻ  không 

vui, đáp: 

- Ðại sư nói gì? Bảo tôi xuất gia ư? Ðâu có chuyện đó được? 

Nói rồi, thiếu niên quay gót bỏ đi. 

111 

Pháp sư Huyền Trang chỉ còn cách tâu lại vua Ðường, nhờ vua 

chu toàn cho đoạn nhân duyên đó. Ðường Thái Tông bèn hạ chỉ, 

ra lịnh cho cháu của Uất trì Cung xuất gia. Vị đại thần tiếp chỉ gọi 

cháu ra thì gặp ngay sự cự tuyệt của cháu. Y nói: 

- Có lý nào như vậy! Vì cớ gì Hoàng Ðế bắt cháu phải xuất gia? 

Ðể cháu gặp Hoàng Ðế nói cho rõ chuyện này! 

Ngày  hôm  sau,  Uất  trì  Cung  mang  cháu  ra  mắt  vua.  Thiếu  niên 

tâu lên: 

-  Bệ  hạ  bảo  thần  xuất  gia,  được  lắm!  Nhưng  thần  xin  ba  điều 

kiện. 

Ðường Thái Tông nói: 

- Ngươi muốn bao nhiêu điều kiện cũng được. 

- Thần vốn thích uống rượu và không thể không có rượu. Vậy bất 

luận ở chỗ nào, phải có một xe chất đầy rượu cho thần. 

Nhà  vua  thầm  nghĩ:  "Giới  của  kẻ  xuất  gia  là  không  được  uống 

rượu. Có điều Pháp sư Huyền Trang đã có lời dặn dầu điều kiện 

nào cũng ưng thuận cho y." Vua đáp: 

- Ðược! Ta ưng thuận. Ðiều kiện thứ hai là gì? 

-  Thần  biết  rằng  người  xuất  gia  không  được  ăn  thịt,  nhưng  thần 

lại thích món này. Vậy bất luận thần ở chỗ nào cũng phải có một 

xe thịt tươi đi theo thần. 

- Ta ưng thuận. Còn điều kiện thứ ba? 

Người cháu của Uất trì Cung không thể ngờ rằng nhà vua lại chịu 

cho hai điều kiện y vừa yêu cầu, y nói tiếp: 

112 

- Kẻ xuất gia thì không thể có vợ, nhưng thần thì không thể thiếu 

đàn  bà.  Vậy  bất  luận  thần  ở  chỗ  nào  cũng  phải  có  một  xe  chở 

con gái đi theo thần. 

Vua  Ðường  nghĩ  bụng:  "Ái  chà!  Ðiều  kiện  này  làm  sao  mà  cho 

được?  Nhưng  Pháp  sư  đã  dặn,  dầu  điều  kiện  nào  cũng  chấp 

thuận cho y". Nghĩ vậy, vua đáp: 

- Ðược! Ta hoàn toàn chuẩn  y cả. Bây giờ ngươi xuất gia được 

rồi! 

Thiếu niên thấy không còn biện pháp nào khác để từ chối, đành 

miễn cưỡng nhận lời xuất gia. Cho nên, tới ngày đã định, khi y đi 

đến chùa Ðại Hưng Thiên để làm lễ, thì theo sau y, là một xe chở 

rượu, một xe chở thịt tươi, một xe chở mỹ nữ. Trong khi đó, tại 

chùa, cũng đã có sự chuẩn bị sẵn, nên khi nghe tin đoàn người 

sắp tới, tiếng chống và tiếng chuông trong chùa đều nhất tề gióng 

lên. Thoạt nghe tiếng chuông trống, thiếu niên bừng tỉnh ngộ: "Ồ! 

Ta  vốn  là  vị  lão  tăng  năm  đó,  đến  chỗ  này  để  giúp  Pháp  sư 

Huyền  Trang  hoằng  dương  Phật  Pháp".  Ngay  đó,  y  đuổi  hết  cả 

đoàn ba xe về, và không cần một thứ gì nữa. 

Thiếu niên đó, sau này là Ðại sư Khuy Cơ, và được người đương 

thời đặt danh hiệu là Tam Xa Tổ Sư. 

Trong  số  các  luận  về  Duy  Thức  Tam  Thập  Tụng  mà  Pháp  sư 

Huyền  Trang  mang  về  Trung  Hoa  có  tất  cả  tác  phẩm  của  mười 

Luận  gia.  Pháp  sư  dịch  hết  ra  tiếng  Hán,  theo  sát  ý  tứ  trong 

nguyên văn, một chữ chẳng thêm, một chữ chẳng bớt. Hồi đó Ðại 

sư  Khuy  Cơ  đảm  nhiệm  công  tác  nhuận  sắc.  Khi  hoàn  tất  việc 

dịch cả mười bộ Luận, Ðại sư Khuy Cơ đưa ra đề nghị như sau: 

"Trong  mười  tác  phẩm  của  các  Luận  gia,  mỗi  bộ  đều  có  sở 

113 

trường  riêng  và  đều  có  chỗ  dị  biệt.  Nếu  không  đồng  nhất  thì  e 

rằng học giả đời này và đời sau sẽ hoang mang, không biết đâu 

mà y cứ. Chi bằng nay bỏ bớt đi cái vỏ rườm rà, chỉ giữ lại cái cốt 

tủy  mà  đem  đúc  thành  một  bộ,  khiến  cho  người  đời  này  và  đời 

sau khi nghiên cứu Duy Thức học có thể đi tới cùng một kết luận, 

không  lãng  phí  nhiều  thời  gian  mà  có  thể  lãnh  hội  được  pháp 

yếu". 

Pháp sư Huyền Trang thấy lời đề nghị có lý, cho nên tất cả hợp 

lại thành một bổn luận, tức nay là bộ  "Tam Thập Tụng Duy Thức 

 Luận" . 

Pháp  sư  lại  thân  truyền  cho  Ðại  sư  Khuy  Cơ  môn   Nhân  Minh 

 Luận  (logic) khiến về sau Ðại sư Khuy Cơ trở thành một chuyên 

gia về Duy Thức Học. Ðem hết tâm trí để truyền bá tư tưởng Duy 

Thức. Ðại sư được coi như Tổ thứ hai Tông Duy Thức. 

Hai năm sau ngày về nước, Pháp sư Huyền Trang phụng chiếu 

soạn bộ "Ðại Ðường Tây Vực ký", gồm 12 quyển. Tới năm Hiển 

Khánh thứ nhất đời Ðường, tức năm 660 công nguyên, lúc đã 59 

tuổi,  Ngài  bắt  đầu  dịch  bộ  Kinh  Ðại  Bát-nhã.  Trong  bản  nguyên 

văn  bằng  tiếng  Phạn,  Kinh  Ðại  Bát-Nhã  gồm  hai  trăm  ngàn 

(200.000)  câu  tụng.  Ngài  dịch  toàn  bộ,  không  hề  lược  bớt  một 

đoạn  nào,  theo  rất  sát  với  nguyên  văn,  và  sau  bốn  năm  trường 

dịch  xong  thành  sáu  trăm  quyển.  Qua  năm  sau,  Ngài  tính  dịch 

Kinh Ðại Bảo Tích, nhưng vì ngả bệnh nên việc dịch phải đình lại. 

Pháp  sư  viên  tịch  vào  tháng  2  năm  Lân  Ðức  thứ  nhất,  tức  năm 

664  công  nguyên,  hưởng  thọ  64  tuổi,  an  táng  tại  Bắc  Nguyên 

thuộc Phàn Xuyên. Công tác dịch Kinh điển của Pháp sư gồm tất 

cả  75  bộ,  1335  quyển.  Như  vậy  Ngài  là  một  trong  bốn  nhà  dịch 

114 

kinh lớn của Trung quốc. Ðệ tử của Ngài rất đông, trong số này, 

Ðại  sư  Khuy  Cơ,  Viên  Trắc  là  các  vị  truyền  thừa  về  Duy  Thức, 

còn Phổ Quang và Thần Thái là truyền thừa của Câu Xá (Kosa) 

Tông. 

Hai triều Tùy và Ðường chính là các thời đại hoàng kim của Phật 

giáo,  thời  đại  của  "trăm  nhà  đua  tiếng",  các  Tổ  sư  lần  lượt  xuất 

hiện  và  sáng  lập  Tông  phái.  Ðương  thời  kể  ra  có  mười  Tông, 

Tiểu thừa hai Tông còn Ðại Thừa gồm tám Tông. 

Trong  số  mười  Tông  này,  Tam  Luận  Tông  và  Duy  Thức  Tông 

hoàn  toàn  bảo  tồn  tư  tưởng  gốc  tại  Thiên  Trúc,  giáo  lý  được 

truyền qua đất mới nhưng tinh nghĩa được giữ nguyên vẹn. Còn 

như đối với Tông Thiên Thai - lấy Kinh Pháp Hoa làm tông  - và 

Tông Hiền Thủ - lấy Kinh Hoa Nghiêm làm tông - nội dung đã có 

sự hội nhập với các tư tưởng của Trung quốc. Bốn Tông vừa kể 

được xếp vào loại Giáo môn. Cho tới nay, thời gian biến diễn, các 

phân  loại  hiện  tại  chia  thành  năm  phái  lớn.  Ðó  là  Giáo,  Thiền, 

Tịnh, Luật, Mật. 

Kỳ thực tất cả đều cùng chung một mục đích tối hậu là đạt Niết-

bàn, chỉ có phương pháp tu trì là khác biệt mà thôi. 

Thiền thất khai thị, tháng 12 năm 1980 



Tham Thiền Phải Hồi Quang Phản Chiếu 

Ði đứng nằm ngồi 

Không lìa bỏ  nó 

Lìa bỏ cái đó 

115 

Tức thành lầm lỗi. 

Cái đó là cái gì? Chính là câu thoại đầu để chúng ta dụng công 

tham  thiền.  Lấy  chân  tâm  mà  tu  Ðạo,  đề  khởi  câu  thoại  đầu  rồi 

tham  cứu  một  cách  miên  mật,  không  dứt  đoạn.  Hàng  giờ,  hàng 

khắc,  hàng  phút,  hàng  giây,  không  một  tạp  niệm  nào,  một  vọng 

tưởng  nào  xen  vào,  tóm  lại  trong  tâm  tư,  niệm  trước  niệm  sau, 

chỉ  rặt  một  câu  thoại  đầu  là  đề  mục  tham  cứu.  Vậy  thì  đâu  còn 

thời gian nào khác để nói chuyện với nhau, làm rộn người khác? 

Cũng không có cơ hội để lười biếng nghỉ ngơi, càng không có dịp 

để nói chuyện thị phi, chuyên một lòng giữ câu thoại đầu để tham 

ngộ. Có câu kệ rằng: 

Mọi sự qua suông sẻ 

Khó xả duy nổi nóng 

Nếu quả không tức giận 

Ðó là hòn ngọc quý 

Lại không biết hận người 

Sự việc đều trôi chẩy 

Phiền não chẳng hề sanh 

Lấy đâu tạo oan nghiệt? 

Thường chỉ rặt trách người 

Khổ đau chuốc mãi mãi. 

Người  tham  Thiền  nếu  có  được  thái  độ  như  vậy  mới  mong  có 

ngày  "nhập  môn".  Tại  Thiền  đường  ai  ai  cũng  phải  hồi  quang 

phản  chiếu,  quay  về  nơi  mình,  tự  hỏi  mình,  có  phải  ta  đương 

116 

dụng công, hay ta đương phóng tâm theo vọng tưởng? Hãy nhìn 

chính mình, phải chăng ta đương rọi sáng để soi  chính ta? Chớ 

không phải soi ra ngoài? Ðó là điều chúng ta phải rất mực chú ý. 

Dụng công nơi Thiền đường, ta phải ghi nhớ hai câu sau: 

Ma-ha-tát, chẳng lý tới kẻ khác 

Di-đà Phật, ai nấy tự lo lấy! 

Từng thời từng khắc, tự quản lý mình, khỏi cần để ý tới ai, càng 

không nên làm phiền hà người khác, như vậy là chướng ngại sự 

dụng công của mọi người, khiến họ có thể lỡ cơ hội khai ngộ, một 

việc không thể chấp nhận được. Như tôi thường nói với quý vị: 

Thành thực nhận lỗi mình 

Không bàn lỗi người khác 

Lỗi người tức lỗi ta 

Ðồng thể gọi Ðại bi. 

Ai ai cũng có tư tưởng đó thì tất cả đều một lòng một ý tu hành, 

không còn nghĩ gì khác, chẳng còn nhiều chuyện bàn tán, làm rộn 

mọi người. 

Người tham thiền cốt  yếu phải nhận định cho rõ  rệt một vấn  đề 

căn bản. Ðó là vấn đề gì? Cái đó là  tập khí. Ngồi thiền là để loại 

trừ tập khí, những thói xấu, để thanh lọc tâm tư, để giải trừ những 

thói xấu đố kỵ những ai hơn mình. Hãy mang những tâm đố kỵ, 

những tâm phiền não vô minh, gạt bỏ hết. Có như vậy, Chân tâm 

sẽ  tỏ  lộ,  trí  huệ  sẽ  hiển  bầy,  và  lúc  đó  thiền  giả mới  có  hy  vọng 

nhận được tin vui. 

117 

Bởi đâu mà mọi người ưa những chuyện thị phi? Chính vì lý do 

 ngu si. Bởi đâu mà sanh tâm tật đố? Cũng là do ngu si. Bởi đâu 

mà  có  tâm  hại  người?  Là  ngu  si  hết.  Phàm  làm  những  chuyện 

không hợp lý đều do ngu si mà phát sanh ra. Vậy bởi đâu mà có 

ngu  si?  Chính  vì  không  chịu  tu  tập  thiền  định,  nên  không  có  trí 

huệ, cho nên chúng ta cứ luẩn quẩn trong vòng nhân ngã thị phi, 

không ra khỏi được. Do đó, chúng ta phải hồi quang phản chiếu, 

nhìn  nhận  lỗi  mình  trong  quá  khứ,  dốc  lòng  hối  cải,  thay  vì  khư 

khư giữ mãi những tập khí xấu xa mà không chịu buông bỏ. 

Tại sao khi ngồi thiền lại buồn ngủ? Bởi cầu Pháp mà lòng không 

chân  thực.  Nếu  như  thành  tâm  cầu  Ðạo  thì  tuyệt  đối  không  bao 

giờ  buồn  ngủ.  Quý  vị  hãy  thử  kinh  nghiệm  coi,  tôi  nói  lẽ  đó  có 

đúng hay không? 

 Thiền thất khai thị, tháng 12, 1980  



Thiền Ðường Là Ðạo Tràng Tuyển Phật 

Mọi  người  đến  Thiền  đường  dụng  công  có  thể  coi  như  dự  một 

cuộc khảo thí, khảo thử ai là người được quả vị Phật. Làm sao để 

có  thể  được  trúng  tuyển?  Cốt  yếu  họ  phải  đạt  được  trạng  thái 

"bên  trong  không  thân  tâm,  bên  ngoài  không  thế  giới",  hay  nói 

cách khác đây là cảnh giới: 

Nhìn mà không thấy, 

Nghe mà không hay 

Ngửi không có mùi. 

Ai có được công phu này sẽ có hy vọng trúng tuyển. 

118 

Tại sao nhìn mà không thấy? Bởi có sự "hồi quang phản chiếu". 

Tại sao nghe mà không hay? Bởi "phản văn văn tự kỷ" tức quay 

cái  nghe  để  nghe  chính  mình.  Tại  sao  ngửi  mà  không  có  mùi? 

Bởi vì thâu nhiếp thân tâm, nên mùi vị không làm cho dính mắc. 

Ðây  là  trạng  thái  khi  mắt  nhìn  sắc  mà  không  thấy  sắc,  tai  nghe 

tiếng mà coi như không âm thanh, mũi ngửi mùi hương mà không 

thấy  hương,  lưỡi  nếm  mà  vô  vị,  thân  xúc  chạm  mà  không  cảm 

giác, ý có pháp mà không dính pháp. Tới được cảnh giới này mới 

có hy vọng trúng tuyển thành Phật. Chỉ khi nào "trong lò lửa mà 

sắc  vẫn  xanh  tươi"  (lô  hỏa  thuần  thanh),  chân  đứng  trên  "đỉnh 

cao  chóp  núi",  tại  "đầu  sào  trăm  thước"  mà  nhảy  tới,  chừng  đó 

mới  có  hy  vọng.  Bởi  vậy,  trong  chốn  Thiền  đường,  chúng  ta 

không thể bỏ phí thời gian. Cổ nhân đã từng nói: 

Một tấc quang âm một tấc vàng 

Tấc vàng khôn đổi tấc quang âm 

Vàng mất rồi ra còn kiếm được 

Quang âm để mất biết tìm đâu. 

Chúng ta phải nắm lấy thời cơ, cố gắng dụng công tu hành. Pháp 

tu  thì  có  nhiều,  duy  có  pháp  "tham  thiền"  là  cao  siêu  hơn  cả. 

Trong pháp môn này, nếu dụng công cho tới mức độ chín mùi thì 

có thể làm một cuộc xoay chuyển hoàn toàn, có thể "bội trần hiệp 

giác", và được trúng tuyển thành Phật. 

Người tu Ðạo Bồ-tát có thể bỏ cả nước, cả nhà, cả vợ con. Bên 

trong thân thể còn có thẻ bỏ cả đầu, mắt, não tủy, chỉ một lòng lo 

cho chúng sanh, bố thí mọi thứ mà không tiếc. Nếu được trang bị 

một trạng thái tinh thần như vậy, thì tại "trường tuyển Phật" mới 

119 

có  hy  vọng  được  trúng  tuyển.  Quý  vị  nên  biết  rằng  đây  là  sự 

tuyển chọn của chư Phật, tuyệt đối công minh, không thể nhờ cậy 

vào sự cầu may mà phải nhờ vào công phu chân thực của chính 

mình mới được. 

Phật  tuyển  lựa  Phật,  chẳng  phải  ma  tuyển  lựa  Phật,  nhưng  ma 

giúp  Phật.  Phật  thì  trực  diện  giáo  hóa  chúng  sanh,  còn  ma  thì 

giáo hóa gián tiếp, giáo hóa bằng mặt trái, thúc đẩy chúng ta phát 

đại nguyện lực, giúp chúng ta nỗ lực tu hành. Cho nên ma chính 

là khuôn mặt khác của Thiện tri thức. Tôi thường nói: 

Ma mài dũa đường Ðạo 

Chân Ðạo mới có ma 

Càng mài thì càng sáng 

Càng sáng càng thêm mài 

Mài như trăng trong sáng 

Giữa trời chiếu quần ma 

Ánh sáng chiếu tan ma 

Bổn lai Phật xuất hiện. 

Cho nên chúng ta không nên đối xử với ma như một kẻ thù mà 

coi ma cũng như một Thiện tri thức. Quán tưởng cách đó, chúng 

ta  sẽ  an  tâm  mà  tránh  được  phiền  não.  Tỷ  dụ  có  người  nói  xấu 

ta, người đó là Thiện tri thức của ta. Một việc ta làm đúng, nhưng 

có  người  bảo  ta  làm  không  đúng,  ta  lại  càng  cố  làm  cho  đúng 

thêm  một  mức  nữa,  như  câu  nói:  "Tới  đầu  sào  trăm  thước,  còn 

dấn thêm bước nữa". "Thấy được lỗi của ta, người đó là thầy ta", 

120 

chúng  ta  phải  coi  người  nào  kiếm  ra  lỗi  lầm  của  mình  chính  là 

thầy của mình, chúng ta phải tạ ơn người đó, chớ không phải coi 

người đó là kẻ thù. 

Chư Phật không phải hồ đồ như chúng ta, do đó nếu chúng ta cứ 

mang  mãi  cái  diện  mạo  giả  dối,  thì  không  bao  giờ  có  thể  được 

tuyển  lựa  thành  Phật.  Chúng  ta  phải  chân  thành  cầu  cái  chân 

thực,  đã  chân  thực  còn  cần  phải  chân  thực  hơn,  phải   "chân, 

 chân,  chân,  chân,  chân,  chân,  chân!"   bẩy  lần  chân  mới  mong 

được tuyển chọn. Ðó là "thất chân bát chánh", trong thiền thất 7 

ngày phải chân thực tu hành, đến ngày thứ 8 là cải tà quy chánh. 

Tới lúc đó bao nhiêu tập khí xấu cùng một lượt quét sạch để tới 

chỗ tịnh khiết hoàn toàn! 

 Thiền thất khai thị tháng 12 năm 1980 

Thế nào là "Vô Tâm Ðạo Nhân"? 

Trong  Tứ  Thập  Nhị  Chương  Kinh  có  câu:   "Cúng  dường  ba  đời 

 mười  phương  Phật  không  bằng  cúng  dường  một  Ðạo  nhân  vô 

 tâm".  Thế nào là Ðạo nhân vô tâm? Chính là nói về người tham 

thiền tại Thiền đường, người nào không có tâm cầu danh cầu lợi, 

ai đã diệt trừ được năm gốc rễ của địa ngục, tức là tiền tài, sắc 

dục,  danh  tiếng,  ăn  và  ngủ,  không  có  tâm  gì,  không  có  niệm  gì 

khác, trong lúc ngồi tham thiền. Ðược như vậy gọi là Ðạo nhân vô 

tâm. 

Muốn thực sự hoằng Pháp tại Tây phương này thì phải theo pháp 

môn  "Vô  tâm  Ðạo  nhân".  Nói  như  vậy  không  phải  là  mong  cầu 

một  sự  cúng  dường  dành  cho  "vô  tâm  Ðạo  nhân",  bởi  có  chủ  ý 

được cúng dường tức là đã có tâm rồi. Do đó thời gian tu ở Thiền 

đường là thời gian chúng ta thực sự tu thiền tập định, không thể 

121 

để các vọng tưởng ào tới cái nọ tiếp theo cái kia, như các hình 

trên màn điện ảnh diễn ra trước mắt, như vậy là xa Ðạo cả mười 

vạn  tám  ngàn  dặm.  Quý  vị  càng  đi  thì  càng  xa  quê  nhà,  quý  vị 

biến thành một kẻ lang thang du tử, đáng tội biết bao! 

Chúng ta tu phải cố gắng thực sự, chỉ có thể bằng vào công phu 

thực của mình. Chớ ham danh tiếng, lợi lộc, tránh tự tuyên truyền 

mình.  Phải  tu  tập  theo  tinh  thần  các  Ngài  Văn  Thù,  Phổ  Hiền, 

Quán Thế Âm, Ðịa Tạng cùng các Bồ-tát, phải hộ trì Ðạo tràng và 

giáo hóa chúng sanh. Các vị Bồ-tát thường lấy  sự thành tựu của 

 các  chúng  sanh  làm  sự  thành  tựu  của  chính  mình,  các  Ngài 

không có sự phân biệt người với ta. Bồ-tát thường nghe thấy rồi 

tùy hỷ tán thán công đức của mọi người. 

Tục  ngữ  có  câu:  "Hữu  xạ  tự  nhiên  hương,  hà  tu  đại  phong 

dương?".  Người  tu  mà   vô  tâm  tới  mức  độ  cao,  tự  nhiên  sẽ  có 

cảm  ứng.  Làm  việc  Phật  tức  là  Phật,  làm  việc  của  Bồ-tát  là  Bồ-

tát, làm việc của A-la-hán là A-la-hán, làm việc của quỷ là quỷ, đó 

là  một  điều  tự  nhiên.  Người  tu  Ðạo  không  thể  kiếm  đường  tắt, 

hoặc cầu may mà được. Phải thực sự dấn thân, qua từng bước 

chắc  chắn,  thành  tâm  tu  tập  mới  mong  có  ngày  thành  tựu  Ðạo 

nghiệp. 

 Thiền thất khai thị tháng 12, năm 1980  



Tham Thiền Là Thực Tập Lục Ðộ Ba-La-Mật   

Làm nhiệm vụ Duy-na phải chú ý điều này: Ðến giờ khai tịnh, vị 

Duy-na phải gõ một tiếng khánh báo hiệu, để mọi người chuẩn bị 

đứng dậy; khi thấy tất cả đã chuẩn bị xong bèn gõ thêm một tiếng 

122 

khánh nữa, tức thì tất cả đồng loạt đứng lên, tiếp theo là hai tiếng 

mõ báo hiệu bắt đầu bước đi. Khi chạy hương thì phải chia ra làm 

hai vòng, vòng ngoài dành cho người chạy mau, vòng trong cho 

những ai chạy chậm. Ðây là một cách thức điều hợp, cốt sao cho 

tất cả cùng theo được dễ dàng, người chạy mau hay chạy chậm 

đều  thích  nghi.  Người  ta  nói:  "Xiết  quá  thì  chặt,  lơi  tay  thì  lỏng; 

chẳng chặt chẳng lỏng mới nên công", ý nói không chấp vào một 

pháp nào nhất định, mà phải linh động. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  có  câu:   "Không  có  pháp  nào  nhất  định  có 

 tên là A-nậu-đa-la tam-miệu tam-bồ-đề" . Muốn một cái gì cố định 

tức là tạo thành vấn đề. 

Kinh  Kim  Cang  còn  có  câu:   "Các  pháp  là  bình  đẳng,  không  có 

 cao thấp" . Do đó người tu cũng phải bình đẳng. Tuy rằng Phật có 

Tam Thân, Tứ Trí, Ngũ Nhãn, Lục Thông, nhưng Phật vẫn tự coi 

như  không  có  gì  khác  với  chúng  sanh,  do  đó  có  câu  nói:  "Tâm, 

Phật, chúng sanh, cả ba không có sai biệt", tâm là Phật, Phật là 

chúng sanh; chúng sanh là Phật, Phật là tâm. 

Chạy  mau  cũng  tham  thiền,  chạy  chậm  cũng  tham  thiền,  tự  liệu 

sức  của  mình  mà  theo.  Cốt  ở  chỗ  tự  nhiên,  không  kiểu  cách, 

không có chút gì miễn cưỡng, cứ như thế dụng công, kiên nhẫn. 

Sống lưng thấy khó chịu, chân có đau, cũng  đừng quan tâm. Thứ 

gì cũng không ham, cái đó gọi là bố thí. Thân không làm điều ác, 

tức là thân nghiệp thanh tịnh; miệng không nói chuyện thị phi, tức 

là  khẩu  nghiệp  thanh  tịnh;  tâm  không  có  vọng  tưởng,  tức  là  ý 

nghiệp thanh tịnh. Ba nghiệp thanh tịnh gọi là trì giới. Có thể chịu 

đựng  sự  đau,  gọi  là  nhẫn  nhục;  có  thể  dụng  công  liên  tục,  bất 

chấp các khó khăn, mà không thối chí, gọi là tinh tấn. Có thể ngồi 

an ổn chẳng động, mà thường biết rõ ràng, gọi là thiền định. Do 

123 

định  mà  phát  sanh  trí  huệ,  tức  là  Bát-nhã.  Cả  lục  độ  thành  tựu 

viên mãn vậy là đáo bỉ ngạn, tới bờ giác ngộ. 

Ðến khi chỉ tịnh, Thầy Duy-na phải xem chừng khi nào vị ban thủ 

đi tới đúng chỗ ngồi của người đó thì gõ một tiếng mõ. Khi tất cả 

đều  đến  đúng  chỗ  của  họ  rồi  thì  gõ  thêm  tiếng  mõ  nữa.  Ai  nấy 

ngồi  xuống  ngay  ngắn,  sống  lưng  thẳng,  đầu  không  gục  xuống, 

lưng  không  cong.  Người  ta  nói  "tọa  như  chung",  nghĩa  là  ngồi 

như hình cái chuông, đầu ngay, lưng thẳng, tư thế an ổn và vững 

vàng. 

Tham  câu  "Niệm  Phật  là  ai"  không  có  nghĩa  là   niệm  (recite)  câu 

thoại  đầu  này.  Ðây  là  tham  tức  là  nghiên  cứu  cái  chữ  "ai".  Có 

người bảo: "Tôi biết rồi, niệm Phật là tôi". Như vậy là không đúng! 

Câu thoại đầu này nếu ta thực sự giải đáp được rõ ràng, tức là ta 

đã thấy tánh, tìm được cội nguồn của Pháp, nhờ đó mà ta đã về 

được quê nhà. Thực tế không phải đơn giản và dễ dàng theo như 

kiểu chúng ta nghĩ: "Chính là tôi đó mà! Tôi đang niệm Phật". Quý 

vị niệm Phật ư? Vậy khi con người quý vị chết thì còn niệm Phật 

được không? Quý vị sẽ bảo là "không". Nếu không thì sao lại nói 

là người niệm Phật là quý vị? Nên nhớ rằng người niệm Phật là 

không chết, nếu quý vị phải chết thì người niệm Phật không phải 

là quý vị. Niệm Phật thành Phật, nhưng ai thành Phật? Ai tới quả 

vị Phật? Quý vị đã chết rồi kia mà! 

Bởi  vậy,  chính  tại  nơi  này  quý  vị  phải  tham  cứu,  tham  không 

buông  lơi,  cho  tới  lúc  "biển  cạn  đá  tan",  cuối  cùng  sẽ  tới  ngày 

"nước chảy, đá hiện", và, trong khoảnh khắc quý vị bừng ngộ: "A! 

Nguyên lai là như vậy!" 

Thiền thất khai thị tháng 12,1980 

124 



Phải Thực Tập Công Ðức Vô Tướng 

Thiền  Ðường  là  chỗ  tuyển  Phật,  nơi  đây  là  phước  điền  để  gieo 

trồng công đức. Có câu nói: 

Chỉ trong giây lát ngồi tĩnh tọa 

Hơn xây hằng sa tháp bẩy báu 

Tại sao có thể nói như vậy? Bởi việc xây dựng chùa tháp chỉ là 

công đức có hình có tướng. 

Trong Kinh Kim Cang có câu: 

 Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng 

 Nhược kiến chư tướng phi tướng, tức kiến Như lai. 

 Tạm dịch: 

Phàm có tướng đều là hư vọng 

Nếu thấy mọi tướng không tướng, tức thấy Như lai. 

Công đức do ngồi tĩnh tọa dù trong chốc lát cũng không bao giờ 

mất.  Có  người  nói:  "Vậy  tôi  khỏi  làm  những  công  đức  ở  bên 

ngoài, tôi chỉ làm công đức bên trong". Nghĩ như vậy là sai. Phải 

làm  cả  hai  loại,  vừa  tu  công  vừa  tu  đức,  cho  tới  lúc  công  đức 

được tròn đầy, phước và huệ đều đầy đủ, mới thành "Lưỡng Túc 

Tôn" được. 

Nên nhớ rằng xây dựng chùa miếu, thì chùa miếu lâu ngày cũng 

sẽ bị biến hoại theo thời  gian; tạo được tháp, tháp cũng bị cháy 

tiêu khi có hỏa hoạn. Duy ngồi tĩnh tọa là có thể mang tự tánh của 

125 

Tam bảo Phật Pháp Tăng đi đến chỗ thành tựu,  đó là công đức 

 vô  lậu,  bất  chấp  mọi  thứ  gió  mưa,  hỏa  hoạn,  muôn  đời  không 

mất,  do  đó  công  đức  vô  tướng  có  giá  trị  gấp  muôn  vạn  lần  hơn 

công đức hữu tướng. 

Ngồi  tham  trong  chốn  Thiền  đường,  xả  bỏ  mọi  vọng  tưởng,  lấy 

tâm chân thật để tu tập, thì công đức ấy là vô lượng. Ngược lại 

không được như vậy thì chẳng có ích lợi gì, cho nên có câu nói: 

"Công đức tĩnh tọa dù trong giây lát còn giá trị  hơn là công  xây 

tháp nhiều như cát sông Hằng". 

Quý  vị  đến  đây  tham  dự  Thiền  thất,  đều  là  những  người  có  sẵn 

căn lành nên mới gặp được nhân duyên này, để cùng tham thiền 

chung với nhau. Nay, chúng ta hãy giữ lòng thanh tịnh, đừng theo 

lối "tâm viên ý mã" để cho tư tưởng chạy ra bên ngoài. Như vậy 

là  không  đúng  với  Ðạo,  bỏ  uổng  thời  gian  bẩy  ngày  trôi  qua, 

không có ích lợi gì, để phụ chính lòng mình khi mới tới. Phải tìm 

cách chế ngự vọng niệm cho tâm được an tịnh. Có câu rằng: 

Tâm thanh, trăng hiện đáy nước 

Ý định, trời không vẩn mây 

Nhằm mục đích  này, sang năm (năm 1982), một  khóa thiền kéo 

dài mười tuần Thiền Thất sẽ được cử hành, thời gian tĩnh tọa là 

bảy  mươi  ngày.  Hiện  nay  trên  toàn  thế  giới,  không  thể  kiếm  ở 

đâu  ra  một  Ðạo  tràng  mà  người  ta  tham  thiền  trong  bảy  mươi 

ngày liên tục như vậy. 

Vạn  Phật  Thánh  Thành  muốn  sửa  đổi  thời  Mạt  Pháp  thành  thời 

Chánh  Pháp  nên  mới  xả  thân  mạng  lo  việc  tu  hành,  dụng  công 

cho Ðạo. Nếu như có ai thực lòng tu, thì chỉ có thể tới Vạn Phật 

126 

Thánh Thành họ mới có được cơ hội này. Các nơi khác thì tu hời 

hợt,  công  phu  chỉ  là  làm  cho  qua  chuyện.  Theo  danh  nghĩa  thì 

cũng là Thiền Thất, nhưng trên thực tế thời gian biểu không giống 

nhau. Tại Vạn Phật Thành mỗi buổi từ 2 giờ rưỡi sáng đã bắt đầu 

đi hương, cho tới 12 giờ đêm mới nghỉ, và trong khoảng thời gian 

này chỉ có một tiếng đồng hồ là gián đoạn mà thôi. Ðây là quy lệ 

của chúng ta về Thiền Thất. 

 Thiền thất khai thị tháng 12 năm 1980  



Sự Tích Xuất Gia Của Hòa Thượng Hư Vân 

Ngài Hư Vân quê ở đất Tương, tỉnh Hồ Nam, thuộc họ Tiêu. Thân 

phụ  là  Ngọc  Ðường  từng  làm  Tri  phủ  Tuyền  Châu,  tỉnh  Phúc 

Kiến,  làm  quan  thanh  liêm,  được  dân  ái  mộ.  Năm  40  tuổi,  chưa 

có con, nên một hôm ông cùng phu nhân đến chùa Quán Âm để 

xin cầu tự. Bởi lòng thành nên có cảm ứng, do đó sau khi trở về, 

phu nhân có tin mang thai. Trải  qua mười tháng  tới kỳ sanh nở, 

cả hai đều nằm mộng thấy có một ông lão râu dài, mặc áo xanh, 

trên đầu mang hình tượng Quán Âm, cưỡi hổ đi tới. Khi tỉnh giấc, 

bào  thai  lọt  lòng  là  một  bọc  thịt  (Bồ-tát  bậc  Ðệ  Bát  Ðịa  mới  có 

cảnh giới này). Bà mẹ sợ quá mà chết. 

Ngày hôm sau, một ông già bán thuốc đi ngang qua, lấy dao mở 

bọc  thịt  ra  thì  thấy  trong  bọc  là  một  đứa  nhỏ  con  trai.  Hài  nhi 

được bà kế mẫu nuôi dưỡng. 

Vốn  có  thiện  căn,  nên  đối  với  sách  vở  Nho  giáo,  Ngài  Hư  Vân 

đọc mà không thấy hứng thú, đối với công danh thì lạnh nhạt, chỉ 

có Kinh Phật là còn ham thích, cho nên ngay từ thuở thơ ấu Ngài 

127 

đã nhen nhúm ý tưởng xuất gia tu hành. Có một lần, trốn tới chùa 

Cổ  Sơn  ở  Phúc  Châu  Ngài  toan  xuất  gia,  nhưng  bị  bắt  về  nhà. 

Thân phụ bắt Ngài trở về quê ở Hồ Nam giao cho người chú thứ 

hai trông nom, cốt ý để tuyệt hết mọi ý niệm xuất gia. 

Ngài  vốn  là  đứa  con  duy  nhất,  người  chú  thứ  ba  thì  lại  chết  đi 

không có con nối dõi, do đó Ngài trở thành vị kế thừa của hai chi 

trong gia tộc. Theo phong tục hồi đó, Ngài có thể cưới hai vợ, một 

người là dâu của cha ruột, một người thay cho dâu của chú, như 

vậy  cả  hai  chi  còn  giữ  được  hương  hỏa  về  sau.  Ðây  là  trường 

hợp một lần được cả hai, người đời ước mong mà không có, tuy 

nhiên đối với Ngài là cả một sự phiền hà. 

Ðể  làm  nhiệm  vụ  tiếp  nối  hương  hỏa  trong  gia  tộc,  tới  năm  18 

tuổi,  Ngài  cùng  hai  bà  họ  Ðiền  và  họ  Ðàm  làm  lễ  thành  hôn,  và 

nghi  thức  được  cử  hành  cùng  một  lượt.  Cả  hai  bà  đều  thuộc 

dòng  dõi  khuê  các,  nên  rất  thông  hiểu  nghĩa  lý.  Trong  đêm  tân 

hôn, Ngài Hư Vân đã cùng hai bà đi tới một thỏa thuận, với giao 

ước  rằng  trên  danh  nghĩa  tuy  là  vợ  chồng  nhưng  thực  tế  thì 

không phải, trinh tiết vẫn giữ trọn vẹn, cả ba cùng ở chung, không 

xâm phạm nhau, an cư như vậy. 

Năm  sau,  với  sự  ưng  thuận  của  hai  bà,  Hòa  thượng  Hư  Vân 

quyết  tâm  ra  đi  (sau  này  hai  bà  cũng  xuất  gia).  Ngài  giã  từ  đời 

sống  gia  đình  êm  ấm,  đến  chùa  Dũng  Tuyền  ở  Cổ  Sơn  thuộc 

Phúc  Châu  để  xuất  gia.  Tới  đây  ngài  lạy  Trưởng  lão  Diệu  Liên 

làm thầy, nhận pháp danh là Diễn Triệt, hiệu là Ðức Thanh. Ngài 

rất sợ bị người trong gia đình tìm đến, nên Ngài đi vào núi sâu tu 

khổ  hạnh,  đói  ăn  quả  tùng,  lá  cây,  khát  thì  uống  nước  suối.  Tu 

khổ  hạnh  như  vậy  quả  thực  vượt  khả  năng  của  mọi  người,  như 

câu nói: 

128 

Mặc, những gì không ai mặc được 

Ăn, những gì không ai ăn được 

Nhẫn những gì không ai nhẫn được 

Chịu, những gì không ai chịu được 

Vượt  qua  bao  nhiêu  thử  thách  khó  khăn,  Hòa  thượng  Hư  Vân 

vẫn  không  thấy  có  gì  sờn  lòng,  mà  ngược  lại  còn  lấy  làm  hoan 

hỷ. 

Ba năm sau, để tìm cơ hội thân cận với các Thiện tri thức, đồng 

thời có thể học hỏi thêm Phật Pháp, Ngài đi khắp nơi tham vấn, 

vượt núi băng rừng nếm đủ mùi vị gian nan. Nơi nào có Cao tăng 

Ðại  đức  thì  dù  nơi  đó  có  xa  xôi,  ngăn  sông  cách  núi  đến  đâu, 

Ngài cũng phải tìm tới để học Ðạo. Trên đường tham vấn học hỏi 

Ngài đã gặp nhiều sự trắc trở, nhưng sẵn đức tính kiên nhẫn, với 

ý chí sắt đá, quên mình để cầu Pháp, Ngài vẫn không thối chí, ý 

hướng ban đầu vẫn không đổi thay, lúc nào cũng hăm hở đi tới, 

tinh tấn học tập. Tinh thần của Ngài như vậy, quả thực rất đáng 

bội phục và là một gương mẫu để mọi người noi theo 

Về  sau,  Ngài  lập  nguyện  báo  ơn  hiền  mẫu  bằng  cuộc  hành 

hương "tam bộ nhất bái", từ Phổ Ðà sơn đi tới Ngũ Ðài sơn. Ba 

năm trời ròng rã, công đức của Ngài thành tựu viên mãn và Ngài 

hoàn thành được chí nguyện của mình. 

Bây giờ kể một sự tích có tính cách cảm ứng đạo giao liên hệ tới 

cuộc hành hương nói trên. 

Khi  Ngài  đi  và  lạy  tới  được  bờ  sông  Hoàng  Hà  thì  gặp  trời  đổ 

tuyết, suốt trong ba ngày ba đêm không ngớt. Ngài tạm trú trong 

129 

một  căn  lều  cỏ,  lúc  đó  vừa  đói  vừa  lạnh,  thân  thể  bị  tê,  mất  cả 

cảm giác, mê man bất tỉnh nhân sự. Khi tỉnh dậy Ngài phát hiện 

trong lều có một người ăn mày  đương nấu cháo cho Ngài. Ngài 

ăn cháo xong thì sức khỏe phục hồi, Ngài tiếp tục hành trình đi và 

lạy hướng tới Ngũ Ðài sơn. Về sau tới được Ngũ Ðài sơn rồi Ngài 

mới hay rằng người hành khất đó chính là hóa thân của Ðức Văn 

Thù Sư-Lợi. 

Trong  khoảng  thời  gian  Hòa  thượng  Hư  Vân  ẩn  tu  tại  Cửu  Hoa 

sơn, có tin đưa tới cho hay rằng chùa Cao Mân tại Dương Châu 

có tổ chức một khóa Thiền trong tám thất. Ngài quyết định tới đó 

tham  gia.  Từ  Cửu  Hoa  Sơn,  Ngài  đi  dọc  theo  ven  sông.  Ðương 

lúc mùa mưa lớn, nước sông tràn lên bờ, rủi sẩy chân, Ngài rớt 

xuống nước rồi bị nước cuốn đi, như vậy nổi trôi theo dòng trong 

khoảng hai mươi bốn tiếng đồng hồ. Khi trôi tới gần đập đá Thái 

Thạch, Ngài mắc vào lưới cá nên được người ta vớt lên, nhưng 

lúc đó tình trạng của Ngài chỉ là thoi thóp. Dân chài báo tin cho 

chùa Bảo Tích ở gần đấy để đưa Ngài về chùa cấp cứu. Ngài tỉnh 

lại, nhưng bị xuất huyết tại bẩy nơi trên thân thể - thất khiếu lưu 

huyết - bệnh tình rất là nguy kịch. Ngài chỉ nghỉ ngơi vài ngày rồi 

lại  tiếp  tục  hướng  tới  Cao  Mân  dự  Thiền  Thất,  chẳng  kể  gì  tới 

mạng sống, tâm ý chẳng hề đổi thay. 

Quy củ chùa Cao Mân rất là chặt chẽ và sự thi hành quy lệ cũng 

rất  nghiêm  túc.  Ai  phạm  quy  lệ  sẽ  bị  trừng  phạt  không  nể  nang. 

Hồi  đó,  vị  trụ  trì  là  Thiền  sư  Nguyệt  Lãng  chỉ  định  Ngài  đứng  ra 

thay  thế  chức  vụ  của  người,  mà  Ngài  không  nhận,  nhưng  như 

vậy là phạm quy lệ, nên Ngài bị đòn rồi bị đánh bằng hương bản. 

Ngài  nhận  hình  phạt  mà  không  kêu  ca;  song,  sau  khi  bị  đánh, 

130 

bệnh tình trở nên nguy ngập, xuất huyết liên miên, khó có cơ cứu 

vãn. 

Có người nghĩ rằng; "Hòa thượng Hư Vân dụng công tu Ðạo như 

vậy, không lẽ chư thần hộ pháp không bảo hộ Ngài khiến Ngài bị 

rớt  xuống  nước?"  Kỳ  thực,  chư  thần  đã  từng  hộ  trì,  nếu  không, 

dân  chài  làm  sao  biết  để  vớt  Ngài  lên?  Ðủ  hiểu  trong  chốn  vô 

hình luôn luôn có chư thần gia hộ. 

Ðây cũng là một sự khảo nghiệm để biết cảm tưởng của Ngài đối 

trước vấn đề sanh tử của bổn thân mình qua những lần tai nạn. 

Gặp thử thách như vậy Ngài có chùn bước chăng? Hoặc giả Ngài 

có khi nào nghĩ rằng: "Ta đã tu bao nhiêu năm, nào tụng Kinh, bái 

sám,  đốt  ngón  tay,  ẩn  tu,  tập  khổ  hạnh,  thứ  gì  cũng  để  hết  tâm 

lực,  cớ  sao  ta  chẳng  thấy  một  cảm  ứng  nào  đền  đáp?  Thôi!  Ta 

khỏi  tu  nữa,  ta  phải  hoàn  tục  đặng  trở  về  với  đời  sống  ngũ  dục 

vậy!" Nếu quả có ý nghĩ đó thì Ngài đâu có thể trở thành vị Tổ sư 

của cả năm Tông phái! 

Chùa  Cao  Mân  vốn  là  nơi  mà  quy  củ  được  tôn  trọng  triệt  để. 

Không ai được trò chuyện với nhau, thậm chí cùng ở chung mà 

không biết tên nhau. Hòa thượng Hư Vân cũng giữ đúng kỷ luật, 

tuy  bệnh  tình  trầm  trọng  Ngài  vẫn  không  hể  đả  động  tới,  cũng 

không  ai  biết  Ngài  vừa  được  vớt  ở  sông  lên,  Ngài  chỉ  biết  dốc 

một lòng một dạ vào công phu tham thiền. Hai mươi ngày sau thì 

bệnh tình thuyên giảm, ấy cũng là do sự gia hộ của chư Phật và 

chư Bồ-tát. 

Một  hôm,  có  vị  trụ  trì  chùa  Bảo  Tích  ở  Thái  Thạch  là  Pháp  sư 

Ðức Ngạn đến thăm Cao Mân. Khi nhác thấy hòa thượng Hư Vân 

ngồi ngay ngắn trên thiền sàng, dung quang tươi nhuận và sáng 

131 

sủa,  Pháp  sư  hết  sức  kinh  ngạc  mới  kể  lại  cho  mọi  người  nghe 

sự tích Ngài bị nước cuốn và được cứu vớt ra sao. Ai nấy đều lấy 

làm kinh dị, và để giúp Ngài dụng công tu tập cho được kết quả, 

các vị có trách nhiệm trong Thiền đường không cắt đặt Ngài phải 

chấp  hành  một  công  tác  gì  khác  nữa.  Từ  đó  Ngài  chuyên  tâm 

thiền định cho tới khi đạt tới cảnh giới nhất niệm bất sinh. 

Ðến thất thứ tám, trong đêm thứ ba, vào giờ khai tịnh, người trực 

mang nước nóng tới và, trong lúc vô ý đã rót nước sôi bắn vào 

tay  Ngài,  do  đó  ly  trà  trong  tay  Ngài  rớt  xuống  đất.  Ngài  nghe 

tiếng  ly  vỡ  ly  tan  và  ngay  đấy  khai  ngộ  (Thiền  sư  Tử  Bá  cũng 

được khai ngộ khi nghe tiếng bát bể). Nhân dịp Ngài đọc kệ như 

sau: 

 Bôi tử phác lạc địa 

 Hưởng thanh minh lịch lịch 

 Hư không phấn toái dã 

 Cuồng tâm đương hạ tức 

 Dịch nghĩa: 

Ly trà rớt xuống 

Tiếng bể vang lên 

Hư không tan vụn 

Cuồng tâm liền hết 

Lại có kệ như sau: 

 Ðãng trước thủ 

132 

 Ðả toái bôi 

 Gia phá nhân vong ngữ nan khai 

 Xuân đáo hoa hương xứ xứ tú 

 Sơn hà đại địa thị Như Lai 

 Dịch nghĩa: 

Tay, nước bắn 

Chén bể nát 

Nhà tan, người mất, nói không ra 

Xuân đến nơi nơi ngát hoa thơm 

Sông núi đất đai, đều Như Lai. 

Khai  ngộ  rồi,  Ngài  rời  Cao  Mân,  vân  du  bốn  phương,  càng  tinh 

tấn  thêm  trong  việc  tu  học  và  tham  vấn  các  Thiện  tri  thức.  Sau, 

Ngài đến Vân Nam, rồi ở đấy trùng tu tự viện tại núi Kê Túc. Vì tài 

chánh  thiếu  hụt  Ngài  phải  lên  đường  đi  Nam  Dương  để  quyên 

góp. Trên thuyền đi tới Singapore Sư nhuốm bệnh, rồi, khi lên bờ 

Ngài  lại  không  có  hộ  chiếu.  Nhân  viên  chính  quyền  Anh  quốc 

nhận  thấy  Ngài  mang  bệnh  truyền  nhiễm  nên  đưa  Ngài  tới  ở  tại 

Viện truyền nhiễm. Chẳng khác gì đưa Ngài vào chỗ chết. Về sau 

người ta đưa Ngài về chùa Cực Lạc, an trí riêng một nơi, bế quan 

luôn,  nhưng  chỉ  ít  lâu  sau,  bệnh  của  Ngài  thuyên  giảm.  Ngài  lại 

lên đường đi Thái Lan để lạc quyên, tá túc tại một ngôi chùa. Sư 

nhập định trong chín ngày, trông bề ngoài như người đã chết mà 

thực không phải chết, nên cả kinh thành Bangkok kinh động. Rồi, 

trên từ quốc vương, các quan lớn nhỏ, đến dân chúng, mọi người 

133 

kéo đến xin quy y với Ngài. Các thứ tịnh tài của tín đồ cúng dàng 

đều được gom lại gửi về Vân Nam để lo việc xây cất tu viện. 

Mùa xuân năm 1947, chùa Nam Hoa tổ chức Giới đàn và đây là 

lần  đầu  tiên  tôi  được  gặp  Hòa  thượng  Hư  Vân.  Ðến  nay  tôi  vẫn 

còn  nhớ,  sau  lễ  truyền  giới,  Hòa  thượng  bỗng  bị  sưng  cổ  họng, 

không nói ra tiếng được, thành thử không tiện cho tôi được tham 

vấn  Ngài.  Cũng  nhờ  sự  trị  liệu  của  bác  sĩ  nên  dần  dà  Ngài  lại 

bình phục. 

Những  gian  nan  khổ  nạn  trong  cả  một  đời  của  Hòa  thượng  Hư 

Vân quả thật không thể lời nói mà tả ra được! Tôi nghĩ rằng thật 

khó  kiếm  được  ai  có  thể  chịu  được  những  cảnh  ngộ  như  Hòa 

thượng đã trải qua. Hành trạng của Ngài, suốt cả thế kỷ này, độ 

cho mình độ cho người, lợi mình lợi người, cùng những sự tích 

thần thồng biến hóa, những điềm lành, không thể kể ra ở đây cho 

hết. Nay tôi chỉ kể sơ lược cuộc đời của Ngài, mong quý vị theo 

đó mà học tập đức tính kiên trì nhẫn nại của Ngài. 

Ngày nay, kẻ xuất gia chỉ ngồi tham thiền trong vài ngày mà cũng 

mong được cảm ứng, mong khai ngộ được đại trí huệ. Tham lam 

như  vậy  là  quá  đáng!  Hòa  thượng  Hư  Vân,  một  đời  xả  thân  tu 

Ðạo,  chẳng  kể  tới  việc  sống  chết  của  mình,  mới  có  ngày  nhận 

chân được  bổn lai diện mục, còn chúng ta đã gặp những khổ nạn 

gì?  Tạo  được  công  đức  gì?  Vậy  mà  cũng  nuôi  vọng  tưởng  khai 

ngộ, quả thật là quá ấu trĩ! 

Ðối  với  người  tu  Ðạo  thì  chí  không  được  thối  lui,  nguyện  không 

thối  lui,  hành  không  thối  lui,  một  lòng  một  ý  tinh  tấn  tiến  bước, 

như câu nói: "tại đầu sào trăm thước, còn tiến thêm bước nữa". 

Chẳng kể sự thành tựu tới mức nào, mình chỉ biết phát tâm Bồ-

134 

đề,  nỗ  lực  tu  hành,  không  màng  tới  sự  toan  tính  nào  khác,  nào 

Ngũ nhãn Lục thông, nào thần thông diệu dụng, đấy  chẳng phải 

là  thành  quả  rốt  ráo  của  việc  tu  hành.  Nhớ  kỹ!  Từ  sớm  đến  tối 

chớ nghĩ đến thần thông, đến khai ngộ, đó là những cục đá buộc 

chân người tu. 

Khai thị trong dịp Thiền thất năm 1981, 

từ ngày 16 đến ngày 23 tháng 7 

Tại Vạn Phật Ðiện của Vạn Phật Thánh Thành 



Sự Tích Xuất Gia Của Hòa Thượng Tuyên Hóa 

Lời người biên tập: Thượng nhân Tuyên Hóa quê quán ở huyện 

Song  Thành,  tỉnh  Cát  Lâm,  là  người  họ  Bạch.  Thân  phụ  là  Phú 

Hải chuyên về nghề nông, nhất sinh cần kiệm. Mẹ họ Hồ, một đời 

ăn chay và niệm Phật không sót ngày nào, ưa bố thí, ưa làm việc 

thiện, hễ ai cần giúp là giúp ngay, nên làng xóm đều xưng tán và 

coi  bà  như  một  vị  Bồ-tát  sống.  Vào  đêm  ngày  16  tháng  3  năm 

Mậu  ngọ,  bà  nằm  mơ  thấy  Phật  A-di-đà  giáng  lâm,  thân  phóng 

hào  quang,  soi  sáng  thế  giới,  chấn  động  cả  đất  trời.  Giật  mình 

tỉnh  giấc  thì  nhận  ra  một  mùi  hương  lạ,  tỏa  ra  thơm  ngát  dị 

thường, tràn ngập toàn thân, vào tận gan phổi, đưa tới một trạng 

thái không thể nghĩ bàn. Phút chốc Tuyên công ra đời, khóc ròng 

ba ngày ba đêm mới nín, cơ hồ người đã biết cái khổ phải gánh 

chịu  của  chúng  sanh  trong  cõi  Ta-bà  này.  Dưới  đây  xin  trích 

những điều tự thuật của Tuyên công về nhân duyên xuất gia của 

người. 

135 

Thuở  nhỏ,  trước  năm  tôi  lên  12  tuổi,  tôi  là  một  đứa  trẻ  rất  cứng 

đầu. Cứng đầu tới cỡ nào? Hễ có ai chọc tôi, tôi liền khóc, và một 

khi  đã  khóc  là  không  biết  bao  giờ  mới  nín.  Cha  mẹ  nói  cũng 

không được, tôi không nghe lời và tôi chỉ làm theo ý của tôi mà 

thôi.  Nhiều  lúc  tôi  không  chịu  ăn,  không  chịu  uống,  cứ  như  vậy 

mà kêu khóc, cha mẹ tôi đành chịu thua không còn cách nào bảo 

tôi nghe lời. Hồi đó tôi biết cha mẹ tôi thương tôi lắm, khi thấy tôi 

không  chịu  ăn,  thì  hết  sức  mềm  lòng,  mà  chiều  theo  ý  tôi.  Thời 

gian ấy tôi bất hiếu đến độ như vậy, chẳng đếm xỉa gì đến nỗi khổ 

của cha mẹ, nay nghĩ lại thấy quả thực tôi hư đốn quá! 

Có một lần, một đứa trẻ bên hàng xóm qua chơi. Hồi đó tôi mới 

biết  bò  và  đứa  trẻ  đó  cũng  đương  tập  bò  như  tôi.  Chúng  tôi  bò 

trên một cái bục, hai đứa trẻ đua nhau coi ai bò mau hơn. Thấy 

tôi  bò  vượt  trước  nó,  nó  bò  sau,  nó  bèn  cắn  vào  chân  tôi.  Quả 

thật  ngu  đần  là  tôi!  Thay  vì  tôi  phải  phản  kháng  lại,  tôi  chỉ  biết 

khóc. Bây giờ nhớ lại thấy tức cười! 

Năm  đó,  lúc  tôi  11  tuổi,  nhân  tôi  cùng  các  trẻ  nhỏ  trong thôn  ra 

ngoài xóm chơi, tôi có dịp thấy thi thể của một đứa bé. Từ khi ra 

đời tôi chưa hề nhìn thấy cảnh này, nên tôi nghĩ rằng đứa bé đó 

đương  ngủ,  nhưng  kêu  nó  mà  nó  không  tỉnh  giấc,  hai  mắt  thì 

nhắm, hơi thở không còn, tôi chẳng hiểu ất giáp gì, khi về nhà tôi 

hỏi mẹ tôi: 

- Tại làm sao đứa nhỏ đó lại ngủ ở ngoài đồng? 

Mẹ tôi nói: 

- Ðứa bé ấy chết rồi. 

- Tại sao lại phải chết? Tôi hỏi lại. 

136 

- Tại sao lại không thể chết? Mẹ tôi trả lời như vậy. 

Lúc đó có một người, cùng trong hàng thân thích nói: 

- Chỉ có những người xuất gia đi tu thì mới không chết. 

Từ lúc đó, nghĩ tới cái chết tôi sợ lắm, tôi không muốn chết. Tôi 

cảm thấy chuyện sống rồi chết chẳng hay ho gì và trong đầu đã 

nẩy ý muốn xuất gia, tôi muốn đi tu để dứt khỏi cảnh sanh tử. 

Một hôm, tôi thưa với mẹ tôi: 

-Con muốn xuất gia đi tu, chẳng hiểu mẹ có ưng thuận không? 

Mẹ tôi nói: 

-Xuất gia là một điều hay, mẹ không thể ngăn cản con được. Tuy 

nhiên, mẹ nghĩ rằng khi nào mẹ không còn thì con xuất gia cũng 

chưa muộn. 

Vậy  là  mẹ  tôi  đã  chấp  thuận  cho  tôi  xuất  gia.  Tôi  vui  sướng  vô 

cùng,  dầu  rằng  tôi  chưa  thể  đi  ngay  được.  Con  người  tôi  lúc  đó 

liền cảm thấy hối hận vì đã có những hành vi bất hiếu khi trước 

khiến cha mẹ tôi rất buồn phiền, hao tổn nhiều tâm lực đối với tôi. 

Làm sao mà báo đáp được ân tình ấy? Tôi nghĩ tới nghĩ lui, bèn 

nghĩ ra một cách - một cách ngu xuẩn - khấu đầu lạy cha mẹ, tỏ 

lòng sám hối. Tính như vậy rồi, tôi quyết định thi hành cách đó. 

Ngay khi tôi hướng tới cha mẹ khấu đầu lạy xuống, cha mẹ tôi rất 

đỗi kinh ngạc, hỏi rằng: 

- Có chuyện gì mà lạy như vậy? 

137 

-  Bởi  trước  đây  con  làm  những  điều  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  khiến 

cha mẹ giận, nay con biết như vậy là sai quấy, cho nên bắt đầu 

từ nay con xin lạy cha mẹ. 

Cha tôi nói: 

- Nếu đã biết mình lầm lỗi và hối cải là tốt rồi, bất tất phải lạy nữa 

Tôi đáp: 

-  Xưa  nay  con  đã  là  đứa  cứng  đầu,  nói  ra  điều  gì  thì  phải  làm 

theo cho kỳ được. 

Cha mẹ tôi vốn biết rõ tính nết của tôi, nên không nói gì thêm, do 

đó  cứ  để  mặc  tôi  làm  theo  đúng  ý  nguyện  và  như  vậy,  cứ  mỗi 

buổi sáng và tối nhận lạy của tôi. 

Từ  hôm  đó,  mỗi  ngày  từ  lúc  sáng  sớm,  khi  người  nhà  hãy  còn 

ngủ, tôi đã ra sân hướng tới cha tôi khấu đầu lạy ba lạy, hướng 

tới mẹ tôi lạy ba lạy. Mỗi  tối, sau khi mọi người  đi ngủ, tôi lại ra 

sân  lạy  cha  mẹ  tôi  mỗi  người  ba  lạy.  Một  thời  gian  sau,  tôi  cảm 

thấy  như  vậy  chưa  đủ,  tôi  lạy  thêm  trời  và  đất.  Hồi  bấy  giờ  tôi 

chưa  được  nghe  nói  tới  các  danh  từ  vua  trời,  vua  đất,  hay  vua 

người,  chỉ  biết  có  trời,  đất,  vua,  cha  mẹ,  thầy  học,  cho  nên  cứ 

sớm và tối tôi lạy trời ba lạy, lạy đất ba lạy, lạy vị nguyên thủ quốc 

gia ba lạy, lạy cha ba lạy, lạy mẹ ba lạy, lạy vị thầy trong tương lai 

ba lạy. Tôi khấu đầu lạy như vậy trong một khoảng thời gian, sau 

đó,  tôi  vẫn  cảm  thấy  chưa  đủ,  nên  tôi  lạy  thêm  các  vị  đại  hiếu 

trong thiên hạ, các vị đại thiện trong thiên hạ, các đại hiền nhân 

và các đại thánh nhân. Về sau, tôi lạy thêm các vị thiện nhân trên 

toàn thế giới, cũng như các bất thiện nhân trong thiên hạ. Khi lạy 

138 

trời tôi cầu cho những kẻ đại ác, những kẻ xấu nhất được cải ác 

ra thiện, tất cả thành người tốt. 

Số lạy mỗi ngày một tăng thêm, cho tới con số tám trăm ba mươi 

lạy (830) cái lạy. Mỗi lần lạy kéo dài hai giờ rưỡi, sớm một lần, tối 

một lần, tính ra là năm tiếng hồ mỗi ngày. Bất luận ngày có gió to 

hay mưa lớn, tôi cứ theo đúng số mà lạy  ở ngoài sân. Ngay cả 

trong mùa đông mưa tuyết, tôi vẫn cứ lạy ở ngoài sân. Tôi còn lạy 

trời cầu cho mưa thuận gió hòa, quốc thái dân an. 

Trải  qua  mấy  năm  khấu  đầu  lạy  như  vậy,  đến  khi  mẹ  tôi  vãng 

sanh  xong  thì  tôi  lại  ở  bên  mộ  của  mẹ  tôi,  tiếp  tục  lạy  trong  ba 

năm.  Sau  đó,  tôi  xuất  gia  và  bắt  đầu  nghiên  cứu  Kinh  điển.  Tôi 

nhận  thấy  rằng  Kinh  điển  Phật  giáo  quả  là  một  kho  tàng  phong 

phú nhất, hoàn thiện nhất mà các tôn giáo khác không có được, 

không có Kinh điển nào có thể dem ra so sánh được. 

Trước khi xuất gia, tôi cũng đã từng tham gia các hoạt động của 

các tôn giáo khác như tham dự các buổi lễ của Cơ-đốc giáo, của 

Thiên  chúa  giáo  và  cả  những  pháp  hội  của  các  Ðạo  khác  nữa, 

nhưng  nói  chung,  nếu  nghiên  cứu  đến  chỗ  rốt  ráo  để  tìm  ra 

phương pháp liễu sanh thoát tử thì thật là thất vọng, vì giáo nghĩa 

các tôn giáo này không đi đến chỗ cứu cánh. Tuy nhiên người ta 

nhận  thấy  rằng  Cơ  đốc  giáo  và  Thiên  chúa  giáo  lại  được  nhiều 

người  biết  đến  và  tin  theo.  Tại  sao  vậy?  Bởi  Tân  Ước  và  Cựu 

Ước đều được phiên dịch ra nhiều ngôn ngữ, và ý nghĩa thì đơn 

giản mọi người dễ hiểu. 

Còn  Phật  giáo  thì  ý  nghĩa  tuy  đạt  tới  chỗ  viên  mãn,  nhưng  Kinh 

văn thì quá cao siêu, vượt tầm mức của người bình thường, nên 

ít người tin theo. Do đó tôi liền phát nguyện sẽ quyết tâm đem tất 

139 

cả Tam Tạng  mười hai phần giáo dịch thành văn bạch thoại, rồi 

lại dịch toàn bộ thành tiếng của các nước trên thế giới. Một phát 

nguyện liều lĩnh, bởi tôi đâu có biết tiếng các nước trên thế giới, 

cũng  không  có  cơ  hội  học  các  ngôn  ngữ  này,  lại  không  có  khả 

năng  trí  huệ  để  hoàn  thành,  chẳng  hiểu  rồi  tôi  có  thể  thực  hiện 

được không? 

Vào năm 1962, tôi đến nước Mỹ để hoằng dương Phật Pháp. Tới 

lúc nhân duyên hội đủ, các đệ tử của tôi bắt đầu công trình phiên 

dịch để hoàn thành lời tôi phát nguyện. Sau nhiều năm cố gắng, 

thành tích đạt được khá tốt đẹp, nhưng mục tiêu hãy còn xa lắm, 

mong rằng tất cả mọi người hãy nỗ lực làm việc nhiều hơn.  Dịch 

 Kinh  là  công  việc  của  thánh  hiền,  đó  là  một  việc  thanh  cao,  tột 

 bậc.   Tam  Tạng  mười  hai  phần  giáo  mà  dịch  hết  ra  Anh  ngữ  thì 

công đức không gì sánh bằng. 

Hôm nay, một vị đệ tử đã phát nguyện dịch Kinh Phật ra Anh ngữ 

khiến tôi hồi tưởng lại lời tôi phát nguyện năm  xưa. Tôi hy vọng 

các đệ tử của tôi đồng lòng hiệp lực để hoàn thành lời nguyện đó. 

Ghi chú của người biên:  Tại chùa Nam Hoa, trong thời gian gần 

 gũi  với  Hòa  thượng  Hư Vân,  Tuyên  Công  được  Hòa  thượng  Hư 

 Vân coi trọng và được giao chức vụ Giám học của Học Viện Giới 

 Luật, và ít lâu sau đó chuyển sang làm chủ nhiệm Giáo Vụ. Trong 

 kỳ lễ truyền giới Tuyên Công được cử làm vị Tôn chứng A-xà-lê. 

 Về sau Tuyên Công được Hòa thượng Hư Vân truyền Pháp Tông 

 Quy Ngưỡng và Tuyên Công thành người nối Pháp đời thứ 9 của 

 Tông này.  

Trên đường hoằng Pháp, Thượng nhân Tuyên Hóa đi từ Hương 

Cảng  qua  Mỹ,  và  tại  đây  Tuyên  Công  diễn  giảng  hàng  chục  bộ 

140 

Kinh, đề xướng các bộ môn Thiền, Giáo, Luật, Mật, Tịnh cả năm 

Tông,  dẹp  bỏ  hàng  rào  ngăn  cách  giữa  các  tông  phái  với  nhau, 

coi việc phục hưng Phật Giáo là trách nhiệm của mình, đồng thời 

thúc  dục  hàng  môn  đệ  phải  ngày  ngày  tham  thiền,  hoặc  niệm 

Phật,  sám  hối,  nghiên  cứu  Kinh  điển,  chân  thực  tu  hành,  nhằm 

khuông  phò?hánh  giáo,  ước  mong  Chánh  Pháp  được  mãi  mãi 

trường tồn. 

Thượng  nhân  Tuyên  Hóa  bẩm  sanh  trí  huệ  siêu  việt,  có  trí  nhớ 

phi  thường,  một  lần  đọc  qua  là  nhớ  mãi;  giảng  Kinh  hay  thuyết 

Pháp  thì  không  phải  theo  bản  thảo  đã  soạn  sẵn,  mà  là  tùy  theo 

thời điểm, tùy theo nhân sự để thuyết giảng. Với biện tài vô ngại, 

lời  lời  thốt  ra  như  nước  chảy  thao  thao,  chỗ  nào  cũng  là  Ðạo, 

nghĩa lý viên dung khiến ai ai cũng phải bội phục. 

Tuyên Công thuyết giảng Kinh Hoa Nghiêm có thể nhắm mắt mà 

tụng  lên  Kinh  văn,  một  chữ  cũng  không  sai,  quả  là  điều  chưa 

từng  thấy  -  bút  giả  được  chính  mắt  trông  thấy,  chính  tai  được 

nghe, nên không thể không khâm phục. Hàng môn đệ thì toàn là 

thanh niên trí thức với trình độ Ðại học, ai nấy đều hết sức kính 

ngưỡng trước đức độ và kiến thức uyên bác của Tuyên Công, ai 

ai cũng phải bội phục, ngũ thể đầu địa. 

Thể theo lời khuyến dụ của Thượng nhân, một số thanh niên nam 

nữ,  người  Hoa  có,  người  Mỹ  có,  người  Việt  nam  có,  đều  kéo 

nhau đến xin quy y và thọ giới Cụ túc để xuất gia tu hành. Trong 

số này có  những vị nguyên là Tiến sĩ, thạc sĩ, cử nhân, họ dám 

bỏ lại đàng sau cả cuộc đời tươi đẹp của mình để vào cửa Phật 

tìm chân lý. Có người thì thực tập khổ hạnh, nhịn ăn một tuần lễ, 

hoặc  nhịn  ăn  hai  mươi  mốt  ngày,  ba  mươi  sáu  ngày,  đến  bảy 

mươi  hai  ngày.  Cách  thức  khổ  hạnh  đó  là  một  việc  không  tiền 

141 

khoáng  hậu  trong  sử  Phật  Giáo  tại  đất  nước  Mỹ  này  và  quả  là 

một  việc  hãn  hữu  xưa  nay.  Lại  có  những  vị,  để  cầu  nguyện  cho 

thế giới được hòa bình, phát nguyện làm cuộc hành trình  tam bộ 

 nhất  bái,  liên  tục  trong  hai  năm  sáu  tháng,  bất  chấp  gió  mưa, 

quyết  mang  thể  lực  của  mình  để  nêu  gương  trước  đại  chúng. 

Ðiều  này  xẩy  ra  chính  vì  đức  hạnh  siêu  việt  của  Thượng  nhân 

làm  cho  họ  vô  cùng  cảm  khái,  khiến  họ  phải  phát  tâm  noi  theo 

tinh thần quên mình độ người để hành Bồ-tát đạo. 

Thượng nhân giáo hóa môn đệ có phương pháp. Các đệ tử đều 

giữ đúng quy củ, tu tập nghiêm chỉnh, luôn luôn đắp y theo đúng 

quy lệ của Phật, ăn mỗi ngày một bữa vào buổi trưa, đêm không 

nằm  ngủ  (dạ  bất  đảo  đơn).  Có  thể  nói  trên  thế  giới  ngày  nay 

không có nơi nào được như vậy, cho nên Vạn Phật Thánh Thành 

có  thể  coi  như  trung  tâm  của  Phật  giáo  thế  giới  và  là  một  biểu 

tượng có tác dụng chẳng thể nghĩ bàn đối với hết thảy mọi tín đồ 

Phật giáo. 

Năm  1962,  Thượng  nhân  mang  Chánh  Pháp  qua  Tây  phương, 

sau đó sáng lập Tổng Hội Pháp Giới Phật Giáo (tiền thân của nó 

là Tổng Hội Trung Mỹ Phật Giáo), rồi thành lập Vạn Phật Thánh 

Thành cùng các phân chi Ðạo tràng tại Mỹ, Gia-nã-đại, Ðài Loan, 

Mã-lai-á. Nhằm mục đích đào tạo các nhân tài rường cột của thế 

giới,  tại  Vạn  Phật  Thánh  Thành,  Thượng  nhân  cho  thiết  lập  Ðại 

học Pháp Giới Phật Giáo, trường trung học Bồi Ðức, trường tiểu 

học  Dục  Lương.  Ðể  Chánh  Pháp  mãi  trường  tồn,  để  vấn  đề  lý 

thuyết và thực hành đi đôi với nhau, Thượng nhân còn lập ra một 

chương trình nhằm huấn luyện Tăng-già và cư sĩ. 

Thượng nhân còn thành lập Quốc Tế Dịch Kinh Học Viện chính là 

nhằm  vào  công  tác  phổ  biến  Kinh  Phật  trên  toàn  thế  giới.  Hiện 

142 

nay, rất đông Tăng Ni, cư sĩ, đương vùi đầu, tận lực để dịch Kinh 

Phật sang tiếng Anh. Ðến nay đã có một số trên một trăm bộ Kinh 

và  sách  bằng  tiếng  Anh  cũng  như  bằng  tiếng  Tây  phương  khác 

đã được xuất bản và lưu hành. 

Cuộc đời tận tụy của Thượng nhân là một sự cống hiến cho pháp 

mà quên thân mình. Cho đến nay, tuy các phân chi Ðạo tràng của 

Tổng Hội Pháp Giới Phật giáo đã rải rác khắp các nước Mỹ, Gia-

nã-đại, và các nước ở Á châu, nhưng Thượng nhân lúc nào cũng 

giữ  một  thái  độ  khiêm  cung,  giản  dị,  tự  xưng  mình  là  một  "con 

kiến  nhỏ",  một  con  vật  thấp  hèn,  địa  vị  dưới  tất  cả  mọi  người, 

không dám tranh đua với ai. Thượng nhân từng nói: 

"Vạn  Phật  Thánh  Thành  không  phải  là  một  cơ  sở  của  tư  nhân, 

mà  thuộc  quyền  sở  hữu  của  mọi  tín  đồ  Phật  Giáo  trên  thế  giới, 

thậm chí nó là của cả mọi tín đồ tôn giáo khác trên toàn thế giới 

nữa. Tất cả những ai hiện trú tại Vạn Phật Thánh thành đều tận 

tụy làm việc, còn tôi chỉ là người giữ cửa, một kẻ tu Ðạo, ở đây 

để  chờ  đợi  những  ai  có  duyên,  tới  đây  để  cùng  tu  tập.  Quý  vị 

không nên chỉ đứng ngoài cửa. Quý vị đều là thành viên của Vạn 

Phật Thánh Thành, tương lai quý vị sẽ thành Phật". 

Khai thị tại Vạn Phật Thánh Thành. điện Vạn Phật 

Thiền thất từ ngày 16 tới ngày 23 tháng 7 năm 1981 



Nhân Duyên Xuất Gia Của Hành Giả Quả Tá 

Hồi tôi trụ tại chùa Tam Duyên, thuộc trạm Bình Phòng, cách Cáp 

Nhĩ Tân (Harbin) khoảng 30 dặm về phía Nam, có một hôm trong 

lúc thiền quán tôi biết ngày hôm  sau sẽ có một chú nhỏ  đến  xin 

143 

xuất gia. Sáng ngày hôm sau, tôi dặn đệ tử của tôi là Quả Năng: 

"Hôm  nay  có  một  chú  nhỏ  đến  xuất  gia,  khi  nào  chú  nhỏ  tới  thì 

báo cho tôi biết". 

Tới trưa hôm đó, Quả Năng đến phòng của tôi báo cáo với giọng 

nói vùng Sơn Ðông: "Trình sư phụ! Cái chú nhỏ mà Sư phụ nói, 

quả nhiên y đã đến!" Tôi đi ra phía trước thì thấy có một đứa con 

trai nhỏ, khoảng chừng 12 hay 13 tuổi, dung mạo toàn vẹn, thân 

thể tráng kiện, rõ ra tướng của một Tỳ kheo. Khi thấy tôi thì cảm 

tưởng của y giống như là gặp lại được một người thân đã từ lâu 

xa cách, y không dằn được tình cảm, bèn khóc lên vui sướng tột 

độ. 

Tôi mới hỏi: "Tại sao chú muốn xuất gia?" Chú nhỏ đáp: "Bởi con 

có  bệnh  (hồi  5  tuổi  chú  nhỏ  đã  chữa  được  bệnh  cho  người  ta, 

nhưng bệnh của mình thì không chữa được), thầy thuốc đã khám 

nhưng không tìm ra nguyên nhân, nên không biết thuốc nào chữa 

được.  Cha  mẹ  con  rất  lo  âu,  tìm  thầy  chạy  thuốc  khắp  mọi  nơi 

nhưng chẳng có hiệu quả gì. Có một đêm, trong ba lần nằm mơ 

con đều thấy cùng một cảnh trong mộng. Con thấy một vị Tăng, 

người mập mạp, nói với con rằng bệnh của con không có hy vọng 

gì  chữa  khỏi,  trừ  phi  con  đến  chùa  Tam  Duyên  ở  Cáp  Nhĩ  Tân, 

kiếm  được  Pháp  sư  An  Từ  rồi  theo  người  xuất  gia  tu  hành  thì 

bệnh sẽ hết mà chẳng cần thuốc. Con ghi nhớ rõ ràng như vậy, 

bẩm với song thân của con để xin phép, rồi mới tới đây, để thỉnh 

cầu Pháp sư An Từ mở lượng từ bi thâu nhận con làm đệ tử". 

Tôi cười và hỏi tiếp: 

- Chú quen biết Pháp sư An Từ ư? 

- Con không quen biết. 

144 

- Chú đã không biết thì làm sao kiếm được ông ấy? Ở đây không 

có người nào là Pháp sư An Từ cả. 

Chú nhỏ nói một cách hết sức tin tưởng: 

- Có chứ! Khi con vừa vào tới cửa chùa thì nhận ngay ra vị Tăng 

mập trong giấc mộng và bây giờ ông ấy đang ngồi ở chỗ này đây 

(y trỏ tay vào tượng của Bồ-tát Di Lặc). Ông ấy không có nói dối 

con đâu. Chính ông ấy bảo con tới đây, không sai mà! 

Tôi hỏi tiếp: 

-  Giấc  mộng  của  chú,  có  gì  làm  căn  cứ  để  người  ta  tin?  Hay  là 

chú không có áo mặc, không có cơm ăn, không có nơi ở, nên chú 

muốn xuất gia? 

Chú nhỏ quả quyết: 

- Không phải vậy! Con theo đúng như sự chỉ dẫn của vị Thầy mập 

này  (chú  ta  chỉ  vào  tượng  của  Ngài  Di  Lặc),  bảo  con  kiếm  cho 

được Pháp sư An Từ, vì chỉ có ông ấy mới chữa bệnh được cho 

con mà thôi. Vì lẽ ấy, trên một tháng nay, con đi bộ hơn một ngàn 

dặm  đường  (thuở  ấy  Nhật  Bổn  vừa  đầu  hàng  vô  điều  kiện  và 

đường xe lửa miền Mãn Châu chưa lưu thông trở lại). Có lúc con 

đi  qua  lữ  điếm,  rồi  phía  trước  lại  không  có  làng  mạc  nào,  con 

đành phải ngủ ở giữa đồng trống. Ðể tranh thủ thời gian, con chỉ 

biết  đi  cho  tới,  chẳng  kể  đến  chuyện  gì  khác.  Có  một  đêm,  con 

nằm  ngủ  ở  trong  một  bãi  ruộng,  chợt  có  một  đàn  sói  đến  vây 

xung quanh, nhưng con không sợ hãi, con nói với chúng nó rằng: 

"Chúng  bay  đi  khỏi  ngay  lập  tức!  Nếu  không  đi,  tao  sẽ  không 

nhân  nhượng,  cho  tụi  bay  ăn  cái  quả  này  (quả  lựu  đạn)!".  Ðàn 

chó sói nghe xong, liền ngoan ngoãn bỏ đi. 

145 

Chú nhỏ kể xong câu chuyện thì nhìn tôi bằng ánh mắt khẩn cầu. 

Tôi lại muốn thử lòng coi y có thành tâm không. Tôi lấy một miếng 

bánh mì cho vào miệng nhai nát ra rồi nhổ xuống đất. Tôi bảo chú 

nhỏ:  "Hãy  lượm  nó  lên  và  ăn  đi!  Ăn  xong  rồi  sẽ  tính".  Chú  nhỏ 

không  hề  do  dự,  cũng  chẳng  nề  hà  lượm  miếng  mì  đầy  nước 

miếng  dơ  dáy  lên,  nuốt  luôn  vào  bụng.  Thấy  thử  lòng  như  vậy 

cũng  đủ  chứng  minh  chú  có  thành  tâm  và  thiện  chí  muốn  xuất 

gia, do đó tôi ưng thuận cho chú nhỏ thọ giới Sa di. 

Sau ngày thọ giới - giới Sa di - chú dụng công tu hành, hăng hái 

học  tập,  không  hề  lười  biếng,  cũng  không  buông  thả,  và,  chưa 

đầy  nửa  năm  đã  chứng  được  Ngũ  nhãn  Lục  thông,  bản  lĩnh  thì 

rất  cao,  có  thể  nói  là  thần  thông  quảng  đại.  Ðấy  chẳng  phải  là 

điều  nói  ngoa,  tuyệt  đối  là  sự  thực.  Những  người  ở  đấy,  ai  ai 

cũng  biết  vị  tiểu  Sa  di  đó  có  thần  thông.  Rất  tiếc  về  sau  này,  y 

sanh tâm kiêu ngạo (cống cao ngã mạn), trong lòng tự mãn, cho 

rằng  mình  là  hay  ho  lắm,  nên  các  thứ  thần  thông  cũng  không 

cánh  mà  bay  mất,  có  muốn  biểu  diễn  thần  thông  cũng  không 

được nữa. 

Chúng ta là kẻ tu hành phải nên chú ý điểm này. Có thần thông 

cũng hay, mà không thần thông cũng hay,  chớ bao giờ nên sanh 

lòng kiêu ngạo, sanh tâm chấp trước, càng không thể lấy chuyện 

đó để tự quảng cáo mình.  Chủ yếu là phải an phận với mình, tinh 

 tấn và thực tâm tu hành, ra công gắng sức mới là công phu chân 

 chánh. Công phu hời hợt mà đã chấp vào, nào những thanh âm 

này, những cảnh giới kia, cho là ghê gớm lắm! Ðiều đó tuyệt đối 

chớ  mắc  phải,  bởi  như  vậy  là  cách  Ðạo  cả  mười  vạn  tám  ngàn 

dặm xa! 

Khai thị tại Vạn Phật Thánh Thành, Vạn Phật Ðiện 

146 

Thiền thất từ ngày 16 đến 23 tháng 7 năm1981 

 

Nhân Duyên Xuất Gia Của Hành Giả Quả Thuấn   

Quả  Thuấn  quê  ở  thị  trấn  Cáp  Nhĩ  Tân  (Harbin)  thuộc  tỉnh  Cát 

Lâm,  vốn  giòng  họ  Diêu,  chuyên  nghề  nông.  Túc  duyên  đã  có 

thiện căn, sớm cảm thấy trần thế lắm cảnh khổ, thế gian đầy tội 

ác,  nên  lòng  đã  chớm  ý  tưởng  xuất  gia.  Y  đi  khắp  các  nơi  cầu 

gặp được Minh sư. Một hôm, trên đường đi y bị lính Nhật bắt (hồi 

đó  Nhật  chiếm  đóng  Mãn  châu).  Họ  cho  rằng  y  là  kẻ  du  đãng 

không  nghề  nghiệp  nên  đưa  y  đi  lao  công  cưỡng  bách  tại  biên 

giới. 

Nơi  ấy  là  một  trại  lao  công  tại  Hắc  Hà.  Ngày  ngày  y  mơ  tưởng 

trốn  trại,  nhưng  không  sao  có  được  cơ  hội  trốn  đi.  Số  là  xung 

quanh trại là một vòng hàng rào điện, kẻ nào đào tẩu nếu chẳng 

bị súng của lính canh bắn hạ, cũng bị đàn chó gác cắn chết, mà 

dù có qua được hai cửa ải này thì cũng bị điện giựt chết tại hàng 

rào nói trên. Như vậy trại lao công đúng là một địa ngục trần gian, 

khổ không thể nào nói hết. 

Một buổi tối, Quả Thuấn thấy trong giấc mơ một ông lão râu dài 

nói với y rằng: "Ðêm nay chính là cơ hội cho ngươi thoát khỏi cái 

lồng giam này. Ở ngoài cửa có một con chó mầu trắng, ngươi cứ 

đi theo nó mà trốn!" Giật mình tỉnh giấc, y rón rén đi tới cửa nhìn 

ra, quả nhiên ở đấy có một con chó trắng đương chờ đợi. Y bèn 

theo  sau  con  chó,  lọt  khỏi  vòng  rào  điện  một  cách  an  toàn,  rồi 

trốn về tới tận quê nhà. 

147 

Từ chỗ chết, Quả Thuấn may mắn được cứu sống, y lại nhận rõ 

bộ mặt thật của cảnh hồng trần, nên quyết chí xuất gia tu Ðạo. 

Năm 1944, tôi đi tới thôn Ðại Nam Câu để chữa bệnh cho mẹ của 

một  cư  sĩ  họ  Cao.  Ngày  hôm  sau  đã  có  tin  đồn  rằng  bà  ấy  khỏi 

bệnh một cách kỳ diệu. Ngày ấy, nghe được tin này, Quả Thuấn 

liền  đến  để  xin  bái  tôi  làm  Thầy.  Y  quỳ  gối  xuống,  không  chịu 

đứng dậy, tôi thấy y thành tâm, nên ưng thuận cho y xuất gia để 

cho y được thỏa nguyện. Tôi có mấy lời khai thị như sau: 

"Tại gia tu hành không phải là dễ, xuất gia còn khó hơn nữa. Có 

câu nói: ?Ðại sự chưa rõ thì giống như đưa ma mẹ; Ðại sự rõ rồi 

càng  giống  như  đưa  ma  mẹ?.  Người  tu  hành  còn  phải  nhẫn 

những điều người ta không thể  nhẫn được, chịu đựng  những gì 

người ta không thể chịu đựng được, ăn những gì người ta không 

thể ăn được, mặc những gì người ta không thể mặc được. Phải 

chuyên cần tu Giới Ðịnh Huệ để tận diệt tham sân si, đó chính là 

bổn phận của một Sa môn." Tôi có đọc mấy câu kệ sau: 

Niệm niệm chẳng quên khổ sanh tử 

Tâm tâm mong thoát cảnh luân hồi 

Hư không tan vụn thấy Phật tánh 

Toàn thể rơi rụng nhận gốc nguồn. 

Lại khai thị thêm: 

"Hiện  nay  là  thời  Mạt  Pháp,  kẻ  xuất  gia  thì  nhiều  nhưng  kẻ  tu 

hành thì ít; tin Phật thì nhiều, nhưng thành Phật thì ít. Nếu con đã 

phát  nguyện  xuất  gia,  điều  cốt  yếu  là  phải  phát  Bồ-đề  tâm, 

nguyện  làm  ngọn  đèn  sáng  đứng  trước  đầu  gió,  như  thỏi  vàng 

148 

ròng trong lò lửa, chớ có phụ tấm lòng lúc ban sơ, ngươi phải cẩn 

thận!" 

Quả Thuấn khấu đầu đảnh lễ, rồi theo tôi về chùa Tam Duyên thọ 

giới Sa-di, với pháp danh là Quả Thuấn. Sau đó, Quả Thuấn tinh 

tấn tu hành, nghiêm trì giới luật, không giải đãi, không phóng dật, 

chuyên chú một lòng dụng công tham thiền. Mỗi lần nhập định trải 

qua trên một ngày một đêm mới xuất định, và trong định chú còn 

biết hết dòng nhân quả từ quá khứ, hiện tại đến vị lai. Cảnh giới 

chú đạt được quả thực là bất khả tư nghì. 

Tháng 9 năm 1945, Quả Thuấn dựng một căn lều cỏ để làm nơi 

tu  hành,  ở  phía  bên  trái  của  miếu  Long  Vương,  dưới  chân  núi 

Tây Sơn, trong địa phận Ðại Nam Câu. Khi làm xong, tôi dẫn một 

số đệ tử Quả Năng, Quả Tá, Quả Thực v.v... đến để làm lễ khai 

quang. Ngay trong đêm có mười vị Long thần đến xin quy y. Tôi 

nói với họ rằng: 

- Các vị có bổn phận làm mưa, được người đời cúng dường. Nay 

trời hạn hán như vậy, sao không làm mưa đi? 

Các vị Long thần đồng thanh đáp: 

-  Nếu  không  có  sắc  chỉ  của  Ngọc  Hoàng  Thượng  Ðế,  các  tiểu 

thần chúng tôi đâu dám làm mưa! 

- Các vị hãy thay tôi tâu với vua Ðế Thích (Ngọc Hoàng Thượng 

Ðế) để sao cho có mưa vào ngày mai, rồi sau đó tôi sẽ nhận cho 

các vị quy y. 

Ngày  hôm  sau,  quả  nhiên  trời  mưa  lớn,  giải  trừ  cơn  hạn  hán 

khiến nông dân vui sướng vô cùng, tổ chức ăn mừng cảm tạ các 

vị Long thần và vui chơi thỏa thích. 

149 

Cũng là nhân việc khai quang cho căn lều cỏ của Quả Thuấn mà 

có câu chuyện trên, nên tôi đặt tên cho căn lều này là "Long Vũ 

Mao Bồng" để ghi lại chút kỷ niệm. 

Trong  căn  nhà  cỏ  này  có  ba  người  cùng  tu  với  nhau,  cùng  là 

đồng thôn với nhau cả. Một người họ Lưu, một người họ Dương, 

cả hai theo Quả Thuấn công phu sớm tối, lấy tụng Ðại Bi Chú làm 

công khóa chính. Về sau, ông họ Lưu xuất gia làm Tăng, còn ông 

họ Dương thì bị đăng vào lính, gia nhập đệ bát lộ quân. Ở trong 

quân ngũ, ông họ Dương vẫn luôn luôn gởi thư về nhà, nhưng về 

sau  thì  bặt  tin  hoàn  toàn,  khiến  gia  đình  buồn  phiền  ngờ  rằng  y 

không còn tại thế. 

Năm 1948, một hôm Quả Thuấn cùng ông họ Cao tụng Chú Ðại 

Bi trong căn nhà cỏ, hốt nhiên nghe có tiếng ai gõ cửa, và, khi mở 

cửa thì đó là ông cư sĩ họ Dương. Ông đã trở về, nhưng không 

nói năng gì mà đi ra phía sau nhà. Quả Thuấn trở vô tiếp tục tụng 

Chú  Ðại  Bi.  Tụng  xong,  Chú  đi  ra  phía  sau  để  gặp  ông  Dương, 

tính hỏi chuyện coi hai năm qua ông ở những chỗ nào? Chẳng dè 

khi  bước  vào  buồng  phía  sau  thì  chẳng  thấy  ai  ở  đây,  chỉ  thấy 

một con chồn vẫy đuôi và chạy mất. 

Số  là  Quả  Thuấn  trì  Chú  Ðại  Bi,  nên  có  đủ  oai  đức  thành  thử 

không  bị  giống  hồ  ly  (cáo,  chồn)  mê  hoặc,  bởi  vậy  nó  phải  hiện 

trở lại nguyên hình là giống chồn. Ðại khái câu chuyện xẩy ra là 

ông họ Dương đã chết tại chiến trường, não bị chồn ăn và vì đó 

mà chồn hiện thành hình  ông ta  để mê hoặc người khác. Nó có 

ngờ đâu rằng định lực của Quả Thuấn đã tới trình độ cao, không 

dễ gì bị giao động, tà không lấn át được chánh, nên con chồn tinh 

thấy  khó  làm  gì  nổi  đành  phải  rút  lui.  Như  vậy  cho  thấy  rằng 

150 

người tu cần có những cảnh huống đó để thêm  kinh nghiệm và 

cần phải cảnh giác đừng để ngoại cảnh lay chuyển. 

Năm 1945, vào dịp lễ Vu Lan ngày rằm tháng 7 âm lịch, tôi cùng 

các đệ tử dâng hương trước Phật đài. Tôi có khấn nguyện rằng: 

"Nếu tôi sống tới một trăm tuổi, tôi nguyện tự thiêu thân này cúng 

dường Phật để cầu Ðạo vô thượng". Lúc bấy giờ, tất cả các đệ tử 

đều  phát  tâm  nguyện  như  vậy.  Riêng  Quả  Thuấn  phát  nguyện: 

"Ðệ  tử  Quả  Thuấn,  nếu  gặp  được  cơ  duyên  thích  hợp,  nguyện 

theo  gương  Bồ-tát  Dược  Vương,  thiêu  thân  cúng  Phật,  không 

chờ tới năm một trăm tuổi". Trong lúc thiền quán, tôi đã biết rằng 

trong tiền kiếp Quả Thuấn đã từng có lời nguyện đó, nên tôi nhận 

cho y phát nguyện như trên. 

Quả  Thuấn  nhận  rõ  cảnh  thế  gian  vô  thường,  Phật  giáo  suy  vi, 

trong lòng cảm thấy bi thương vô hạn, không cách gì tả  xiết, do 

đó vào ngày 18 tháng 4 năm 1949, chú đã nguyện tự thiêu, hiến 

thân cho Phật Giáo. Chú chuẩn bị củi tẩm bằng dầu đốt, rồi ngồi 

ngay phía trên, tự đốt thân mình. Ngày hôm sau, dân trong thôn 

xóm  mới  biết,  đến  nơi  quan  sát  thấy  toàn  thân  Quả  Thuấn  đã 

thành  tro,  chỉ  có  trái  tim  là  không  bị  đốt  cháy.  Người  trong  thôn 

lấy làm kính ngưỡng, đem khối tro tàn cùng trái tim chôn ngay tại 

chỗ. 

Khai thị tại Vạn Phật Ðiện. Vạn Phật Thánh Thành 

Thiền Thất từ ngày 16 đến 23 tháng 7 năm1981 



151 

Sáu Ðại Tông Chỉ Của Người Tu Ðạo 

Kẻ  tu  hành  phải  có  con  mắt  trạch  pháp  ("Trạch  Pháp  nhãn"  hay 

"Dharma-selecting  vision"),  mới  có  thể  chọn  lựa  thứ  gì  là  chánh 

pháp, thứ gì là tà pháp. Chánh pháp   la ?hông tranh, không tham, 

 không cầu, không ích kỷ, không tự lợi, không nói dối. Ðây là sáu 

đại tông chỉ, người tu Ðạo noi theo sẽ có được chánh tri và chánh 

kiến. Ngược lại, tà pháp chính là tranh, tham, cầu, ích kỷ, tự lợi, 

nói  dối.  Nếu  có  sáu  thứ  đó  thì  sẽ  có  tà  tri  tà  kiến.  Ðây  là  điểm 

then  chốt,  là  đường  phân  ranh  giữa  hai  phía,  hướng  tới  phía 

trước là Chánh pháp, về phía sau là tà pháp. Chúng ta phải nhận 

cho rõ điểm này. 

Giả như không có tà tri tà kiến thì chỉ cần giữ định lực kiên cố, ma 

vương sẽ không có cách gì quấy phá ta, không thể làm cho tâm 

ta lay động. Có câu rằng: "Phật đến giết Phật, ma đến giết ma". 

Câu  này  là  nghĩa  thế  nào?  Ðây  chỉ  là  lời  khuyên  ta  không  nên 

quá chấp vào cảnh giới. Thấy Phật đến mà cũng không tiếp nhận 

hình ảnh này, huống chi là thấy ma! Tuy rằng trong nhiều trường 

hợp các cảnh giới đó là những tin báo trước, rất linh ứng, nhưng 

chúng ta cũng không nên tin vào. Ðiều mà chúng ta cần tin tưởng 

chính  là  sáu  đại  tông  chỉ,  chẳng  tranh,  chẳng  tham,  chẳng  cầu, 

chẳng ích kỷ, chẳng tự lợi, chẳng nói dối. Ðó chính là lưỡi gươm 

chém ma, cái chầy hàng phục ma vậy. 

Như có  đủ chánh tri chánh kiến  thì dầu có được chư thiên hiện 

thân  đến  cúng  dường,  và  cung  kính  khấu  đầu,  người  tu  cũng 

không động tâm. Rủi có sự động tâm hay sanh tâm hoan hỷ, thì 

loại   ma  hoan  hỷ  sẽ  thừa  cơ  đến  phá,  làm  người  tu  phát  cuồng. 

Rủi  có  tâm  u  sầu  thì  loại   ma  u  sầu  sẽ  đến  làm  cho  tâm  nhiễm 

phiền  não,  hoặc  có  khi  sanh  tâm  chấp  trước,  tâm  ngã  mạn.  Tất 

152 

cả  những  thứ  đó  đều  do  ma  quấy  phá,  khiến  cho  tâm  mất  sự 

thanh tịnh. 

Bởi vậy cho nên hễ gặp bất cứ loại cảnh giới kỳ quặc nào, người 

tu cũng không nên tin, không để cho tâm động. Chỉ nên tin vào trí 

huệ của mình, tin rằng tự tánh có thể sanh ra vạn pháp, tự tánh 

bổn lai là thanh tịnh, bổn lai không bị nhiễm ô, bổn lai không điên 

đảo. Như vậy thì còn cái gì để mong cầu nữa? Phàm có sự cầu 

mong là có sự nhiễm ô; có tranh, có tham, có ích kỷ, có tự lợi, có 

nói dối tức là có nhiễm ô. Gặp bất cứ pháp nào chúng ta đều có 

thể  lấy  sáu  tông  chỉ  lớn  đó  làm  thước  đo,  để  quan  sát,  thứ  nào 

hợp là Chánh pháp, thứ nào không hợp là tà pháp. 


Sáu đại tông chỉ có thể phá tà tri tà kiến của thiên ma ngoại đạo. 

Tất cả những hành vi tạo tác của thiên ma ngoại đạo đều có tính 

cách sở cầu, chủ ý để tranh, tham, cầu, ích kỷ, tự lợi, nói dối, cho 

chính mình chẳng phải cho tha nhân. Ðó là những tư tưởng thuộc 

về hàng bàng môn tả đạo. 

Người tu Ðạo phải tích lũy công, bồi đắp đức hạnh, nhưng không 

được chấp trước những điều đã thực hiện, như câu thường nói: 

"quét sách mọi pháp, ly hết mọi tướng", chớ không thể nói rằng: 

"Tôi làm công đức này, tôi tu hành như thế kia" hay nói: "Tôi đã 

đạt  tới  cảnh  giới  này,  tôi  có  pháp  thần  thông  kia".  Cho  rằng  có 

những thứ đó, nhưng xét kỹ chúng đều là hư dối, không nên tin, 

không thể bị mắc vào. Nếu tin vào nhưng điều kỳ dị, những pháp 

thần  thông  thì  người  tu  không  thể  vào  được  chánh  định,  chánh 

thọ (tức Tam-muội). Nên hiểu rằng chánh định, chánh thọ không 

phải từ bên ngoài mà có được, nó phải từ trong tự tánh mà sanh 

ra.  Bằng  cách  nào  người  tu  đạt  được?  Ðó  là  do  công  phu  hồi 

153 

quang  phản  chiếu,  quay  lại  nơi  mình  (phản  cầu  chư  kỷ),  chánh 

định chánh thọ mới thành tựu được. 

Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  nơi  tụ  hội  của  muôn  vạn  bậc  thánh. 

Tuy  nhiên  bốn  phía  xung  quang  Thành  lại  có  những  ma  vương 

đương chờ cơ hội để nhập vào. Nếu như người tu mà tâm không 

thanh  tịnh,  trong  đầu  chỉ  toàn  là  vọng  tưởng  thì  ma  vương  sẽ 

thừa cơ lẻn đến xúi bẩy, tỷ dụ như chúng làm cho người tu tiên 

đoán chuyện này chuyện nọ. Nếu người tu lại tin rằng đó là thần 

thông  mình  đạt  được,  thì  chính  người  đó  đã  bị  cho  vào  tròng, 

thành kẻ quyến thuộc của Ma vương. 

Cũng  như  khi  nghe  được  một  thanh  âm  nào,  quý  vị  đã  vội  cho 

rằng  đó  là  lời  trong  hư  không.  Thật  ra  hư  không  chẳng  có  tiếng 

nói, mà phải biết rằng: "lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng tâm theo 

duyên". Giả tỷ nghe thấy thanh âm của hư không, đó chỉ là cảnh 

giới ma chớ không phải do "Ðại Viên Kính Trí" mang lại. Có xá gì 

một chút tin tức nhỏ nhoi không đáng kể! 

Tâm tư của người tu phải thanh tịnh. Chớ tham cầu khả năng dự 

tri. Dự tri chẳng mang lại điều gì hay mà ngược lại chỉ gây thêm 

phiền phức, khiến cho chúng ta phân tâm, không tập trung được 

tinh thần, do đó vọng tưởng sẽ rối bời và phiền não thêm chồng 

chất.  Nếu  chẳng  có  dự  tri,  quý  vị  sẽ  không  có  phiền  não,  tâm 

không bị chướng ngại. Tâm Kinh có nói:  "Bởi không chướng ngại, 

 nên không sợ hãi, ly hết mọi mộng tưởng điên đảo, Niết-bàn cứu 

 cánh".  Ðây mới chính là mục tiêu của hành giả trên con đường tu 

Ðạo. 



154 

Tham Miết Sẽ Tự Nhiên Khai Ngộ   

Phép  tắc  ngồi  tham  thiền  là  mắt  trông  xuống  mũi,  mũi  quán 

miệng, miệng quán tâm; cách đó dùng để chế ngự tình trạng tâm 

ý lăng xăng như câu người ta nói "tâm viên ý mã", và cốt giữ cho 

tâm khỏi hướng ra ngoài tìm kiếm. Trong Thiền đường, hành giả 

không được nghiêng ngó đông tây, vì nếu cứ như vậy thì tâm sẽ 

bắt theo cảnh bên ngoài mà không thể nào tham được. Ðiểm này 

là  chỗ  quý  vị  phải  đặc  biệt  chú  ý!  Thời  gian  của  thiền  thất  là  vô 

cùng  quý  giá,  một  phút  một  giây  cũng  không  thể  bỏ  phí,  quý  vị 

phải nắm lấy cơ hội đó mới có thể phát triển trí huệ. 

Người tu hành chớ nên trân quý cái túi da hôi thối này. Phải lìa ý 

nghĩ đó mới có thể dụng công tu hành; Nếu không lìa được nó, 

người tu sẽ biến thành nô lệ của nó và từ sớm đến tối chỉ phục vụ 

nó mà thôi. Do đó người tu hành chân chánh phải coi nó như một 

túi da hôi thối, nghĩa là tránh sự coi trọng nó. Coi nó là quan trọng 

thì  sẽ  có  chướng  ngại  trên  đường  tu.  Chúng  ta  phải  "mượn  cái 

giả, tu cái thiệt", tức chỉ coi nó là một phương tiện. 

Trong lúc tham, điều tối kỵ là ngủ gục. Có hai loại bệnh mà đa số 

thiền  sinh  thường  mắc  phải,  một  thứ  là  trạo  cử,  một  thứ  là  hôn 

trầm; nếu như tâm không bị vọng tưởng, thì lại bị cảnh hôn trầm. 

Bởi vậy khi dụng công phải vận dụng hết tinh thần để tham, tuyệt 

đối không để cho ngủ gục. Nếu đã vào định rồi thì đó là chuyện 

khác. 

Công  phu  tham  thiền  sẽ  dẫn  tới  chánh  định  chánh  thọ,  cái  đó 

cũng gọi là tam-muội. Nếu như chứng được thì đây là cảnh giới 

"như  như  bất  động,  liễu  liễu  thường  minh".  Làm  sao  đạt  được? 

Tất phải một phen khổ công, tinh tấn vượt mực, trong tâm không 

155 

một  vọng  tưởng,  cho  đến  lúc  "một  niệm  chẳng  sanh,  toàn  thể 

hiện",  cuối  cùng  thấy  được  "bổn  lai  diện  mục,  bổn  địa  phong 

quang". 

Chìa  khóa  của  tham  thiền  là  thoại  đầu.  Niệm  trước  niệm  sau  là 

tham  thoại  đầu.  Tham  miết  sẽ  tự  nhiên  khai  ngộ,  tham  cho  đến 

lúc "sơn cùng thủy tận", tự nhiên sẽ có tin vui, cảnh giới "hoa tươi 

dưới liễu" sẽ xuất hiện trước mắt. Có người nói: "Tôi đã tham dự 

bao nhiêu lần thiền thất, chẳng biết tại sao tôi không khai ngộ?". 

Nguyên  do  vì  bạn  chẳng  chịu  khổ  công  mà  lại  cứ  mong  cầu  sự 

khai ngộ. Nên hiểu rằng khai ngộ là kết quả của sự tích lũy công 

phu. Lâu dần công đức viên mãn, thời gian tới nơi, tự nhiên bạn 

được khai ngộ. Bạn không có công phu gì, mà lại muốn khai ngộ 

thì  đó  là  một  vọng  tưởng  si  mê,  chẳng  khác  gì  "ếch  nhái  mà 

muốn  thưởng  thức  thịt  thiên  nga",  một  chuyện  không  thể  thực 

hiện được. 



Tu Ðạo Không Nên Tranh Hơn  

Hiện nay trong Thiền Thất, các hành giả dụng công nhưng là loại 

công  phu  hời  hợt.  Người  ta  coi  thiền  như  là  một  cuộc  đua,  để 

tranh nhau về nhất. Anh có thể ngồi trong ba tiếng đồng hồ thời 

tôi sẽ ngồi trong năm tiếng, hơn anh một bậc. Nếu thiền mà còn 

mang tâm lý đó thì quý vị ngộ làm sao được? Cho dù quý vị ngồi 

tới  tám  vạn  đại  kiếp  cũng  không  thể  nào  minh  tâm  kiến  tánh 

được. Tại sao vậy? Chỉ vì quý vị có tâm hơn thua. Có câu rằng: 

Tranh, do tâm hơn thua 

Là đi ngược với Ðạo 

156 

Trong tâm sanh bốn tướng 

Làm sao đạt tam muội? 

Bốn  câu  kệ  trên  dùng  để  cảnh  giác  người  tu  không  được  sanh 

tâm tranh. Khi công phu đầy đủ, trí huệ hiển bày, tự nhiên sẽ có 

người  khác  phẩm  bình  đưa  ta  lên  hạng  nhất.  Như  vậy  mới  là 

hạng  nhất  thật  sự.  Còn  như  trong  tâm  quý  vị  tham  đứng  hạng 

nhất, thì đây là tâm hơn thua, đi ngược với Ðạo. 

Người  tu  hành  phải  giống  như  nước.  Tánh  của  nước  là  khiêm 

nhượng, không tranh công, không tham đức, cái gì tốt thì để cho 

người,  cái  gì  xấu  thì  giữ  lấy  cho  mình.  Lão  tử  nói:  Cái  thiện  tột 

cùng  giống  như  nước.  Nước  đem  lợi  ích  cho  vạn  vật  mà  không 

tranh. Nước  ở  nơi  mà  mọi  người  khinh  rẻ,  do  đó  nước  hợp  với 

Ðạo". 

Thiện  tột  cùng  chỉ  những  hành  giả  ưu  hạng.  Họ  được  ví  như 

nước.  Nước  chảy  tới  những  chỗ  thấp,  nước  đem  lại  lợi  ích cho 

muôn vật mà không tranh công tranh đức. Bất kể đối với loài nào, 

chim chóc, cá tôm, động vật hay thực vật, bất kể sanh ra do thai, 

do  trứng,  do  khí  ẩm,  hay  là  hóa  sanh,  nước  đều  đối  xử  ngang 

nhau  và  cho  đều  tất  cả.  Người  tu  hành  cũng  vậy,  đối  với  tất  cả 

chúng  sanh  đều  coi  như  cha  mẹ  của  mình  trong  quá  khứ,  như 

các  vị  Phật  trong  tương  lai.  Người  tu  phải  rải  tâm  từ  bi,  tìm  các 

phương tiện để cứu chúng sanh ra khỏi bể khổ; trú ở những nơi 

mà chúng sanh không muốn trú. Có được những tư tưởng đó thì 

hành giả đã gần tới Ðạo. Còn như tâm hơn thua là không hợp với 

tông chỉ của kẻ tu hành, ngược lại với Ðạo vậy. 

Người tu hành không nên có bốn tướng. 

157 

-  Ai  tu  đó?  Như  tự  cảm  thấy  là  không  có  ai  tu,  tức  là  không  có 

tướng ngã (vô ngã tướng). 

- Tự mình không cảm thấy hơn thua với ai, tức là không có tướng 

của người (vô nhân tướng). 

-  Không  thấy  tướng  mình,  không  thấy  tướng  người,  tự  nhiên 

tướng chúng sanh cũng không (vô chúng sanh tướng). 

-  Như  đã  không  có  tướng  chúng  sanh  thì  lấy  đâu  ra  tướng  của 

thọ mạng? Vậy là vô thọ giả tướng. 

Như nếu còn tư tưởng muốn tranh hơn kém, tất nhiên sẽ có bốn 

tướng; có bốn tướng thì không sao đạt được tam-muội. Nghĩa lý 

đó chúng ta phải thực tập, mài dũa cho nhiều. Tóm lại, ai còn bốn 

tướng là phàm phu, ai không có bốn tướng là Bồ-tát. 

Người tu phải ghi nhớ bốn câu kệ trong Kinh Kim Cang: 

Hết thảy các pháp hữu vi 

Như mộng, huyễn, bọt, hình 

Như sương, như điện chớp 

Nên quán chúng như vậy. 

Phàm  cái  gì  có  hình  có  tướng  đều  là  pháp  hữu  vi.  Pháp  hữu  vi 

cũng giống như một giấc mộng, một thứ huyễn hóa, một cái bọt 

nước, một cái bóng hình, một tia điện chớp, toàn là những thứ hư 

vọng  không  có  thực  chất.  Hết  thảy  mọi  thứ  đều  phải  quán  như 

vậy, mới có thể hiểu minh bạch lẽ chân thật, để chúng ta không 

chấp trước, không bị vọng tưởng quấy nhiễu. 

158 

Kinh Kim Cang còn nói:  "Tâm quá khứ chẳng có được, tâm hiện 

 tại  chẳng  có  được,  tâm  vị  lai  chẳng  có  được".   Tại  sao  tâm  quá 

khứ chẳng có được (bất khả đắc)? Bởi quá khứ đã qua rồi, quan 

tâm tới nó làm gì nữa? Tâm hiện tại cũng chẳng có được, bởi cớ 

gì? Bởi trong hiện tại các niệm nối tiếp không ngừng. Quý vị bảo 

đây là hiện tại, nhưng khi nói xong thì cái hiện tại đó cũng qua rồi, 

thời gian chẳng chịu ngưng lại. Tại sao tâm vị lai chẳng có được? 

Bởi vị lai là chưa có tới. Cho nên quá khứ, hiện tại, vị lai, ba tâm 

này chẳng có được. Nếu quý vị theo đúng Pháp mà Phật chỉ dạy 

để tu hành thì ngay đó có thể đạt được cảnh giới Niết-bàn. 

Người tu Ðạo phải y theo chánh tri chánh kiến, coi đó là mẫu mực 

để  tinh  tấn  thực  tập.  Lúc  tu  là  lúc  "lìa  tướng  ngôn  thuyết",  bởi 

không còn gì để nói ra nữa; cũng là lúc "lìa tướng tâm duyên", vì 

không  còn  duyên  nào  để  tâm  theo  đuổi;  "lìa  tướng  văn  tự",  vì 

không còn chữ nghĩa gì để tả ra. Nếu đã không nói được ra, thì 

có gì để ghi nhớ? Còn cái gì mà chúng ta không buông bỏ được? 

Còn gì nữa để chúng ta quan tâm? Quý vị! Hãy dụng công ngay 

tại chỗ đó, thay vì dụng công hời hợt ở cái vỏ ngoài! 

Có  người  nghĩ  rằng:  "Hôm  nay  tham  thiền,  chân  mình  không  bị 

đau,  lưng  không  bị  mỏi,  đến  giờ  khai  tịnh  mà  cũng  không  hay". 

Nói  như  vậy  tức  là  người  đó  đã  ngủ  quên,  tất  nhiên  chẳng  còn 

hay  biết  gì  hết.  Ðừng  ngộ  nhận  cảnh  giới  đó,  kẻo  lại  bị  tẩu  hỏa 

nhập ma! 

Quý vị nên chú ý! Khi tham thiền gặp cảnh lạ, quý vị cũng đừng 

quan  tâm,  đừng  chú  ý,  cứ  để  tự  nhiên,  đừng  cho  cảnh  lạ  lay 

chuyển. Kinh Lăng Nghgiêm giảng về điểm này rất rõ. Mong các 

hành giả tìm nghiên cứu phần  "Ngũ Thập Ấm Ma"  cho tường tận. 

159 

Kinh  Lăng  Nghiêm  là  một  tấm  gương  quý  báu  cho  người  tham 

thiền, do đó tất cả những ai tu phải nghiền ngẫm bộ Kinh đó. 

  

Mục Ðích Của Người Tu Hành Là Thành Phật  

Vì  lẽ  gì  mà  tu  hành?  Tu  hành  để  thành  Phật.  Thành  Phật  bằng 

cách nào? Bước đầu là "chẳng làm điều ác, nguyện làm các việc 

thiện".  Bước  kế  tiếp  là  "chuyên  cần  tu  Giới  Ðịnh  Huệ,  dập  tắt 

tham sân si". Tiến lên bước nữa "phát tâm Bồ đề, hành đạo Bồ-

tát"  .  Vì  các  lẽ  ấy,  khi  chưa  thành  Phật,  người  tu  phải  chọn  con 

đường sáng sủa quang đãng mà đi. Chớ nên mưu đồ quanh co, 

tìm  con  đường  tắt  gập  ghềnh,  mà  bị  lạc  hướng.  Xin  hãy  lưu  ý! 

Hãy cẩn thận! 

Người tu hành chân chánh cứ y theo pháp mà tu tập, không ngại 

khổ,  không  sợ  khó,  mạnh  dạn  dấn  thân,  tới  thẳng  Phật  quả.  Có 

câu nói như sau: 

Mài chầy thép thành kim khâu 

Công đức vẹn tự nhiên thành 

Dụng  công  cho  đến  chỗ  tận  cùng,  tự  nhiên  Phật  quả  thành  tựu. 

Còn  như  tự  khoe  mình  tài  giỏi,  có  công  đức  thì  chẳng  bao  giờ 

thành Phật được. 

Khi  nào  Ngũ  nhãn  khai  mở,  quý  vị  sẽ  thấy  chư  Phật  mười 

phương  tu  hành  như  thế  nào  mà  thành  Phật  quả;  quý  vị  có  thể 

thấy  chư  Bồ-tát  mười  phương  tu  hành  cách  nào  mà  được  quả 

Bồ-tát; quý vị có thể thấy mười phương A-la-hán đã dụng công ra 

160 

sao  để  tới  quả  A-la-hán.  Trong  một  thoáng,  quý  vị  nhận  được 

ngay các cảnh giới đó. 

Người có thần thông Ngũ nhãn chỉ cần thời gian một niệm là đã 

thông  đạt  rõ  ràng  tất  cả  lời  Phật  dạy  ghi  trong  Tam  Tạng  Giáo 

Ðiển, cũng như thấu hết Thực tướng các pháp. 

Trong lời nguyện tam quy có những câu: 

-  Tự  quy  y  Phật,  đương  nguyện  chúng  sanh,  thể  giải  đại  Ðạo, 

phát vô thượng tâm. 

-  Tự  quy  y  Pháp,  đương  nguyện  chúng  sanh,  thâm  nhập  Kinh 

tạng, trí huệ như hải. 

- Tự quy y Tăng, đương nguyện chúng sanh, thống lý đại chúng, 

nhất thiết vô ngại. 

Nếu như có thể "thâm nhập Kinh tạng, trí huệ như hải", thì lúc đó 

không  chỗ  nào  là  không  thông,  không  chỗ  nào  không  rõ,  không 

chỗ nào không biết, không chỗ nào không thấy, đó là lúc khai ngộ 

triệt để. Chớ giữ cái nhỏ, để mất cái lớn; chớ tham những cảnh 

giới  nhỏ  nhoi  làm  che  mờ  trí  huệ  Ðại  Viên  Kính.  Theo  lối  đó  là 

không thể thâm nhập Kinh tạng, không thể có trí huệ như hải. 

Người  có  đại  trí  huệ  thì  tuyệt  đối  không  tham  những  cảnh  giới 

nhỏ,  bởi  những  ai  ham  những  cảnh  đó  tức  họ  không  biết  phân 

biệt  chân  giả.  Họ  lẫn  lộn  vàng  thau,  coi  thau  là vàng  ròng,  thậm 

chí  pha  lê  cũng  giống  như  loài  đá  vậy.  Tại  sao  vậy?  Họ  không 

phân biệt được đâu là thiệt, đâu là giả. 

Người  tu  Ðạo  phải  có  chánh  tri  chánh  kiến,  không  đảo  lộn  phải 

trái và đen trắng phải phân minh, chớ không thể lấy mắt cá làm 

161 

hạt châu, chẳng thể nhập nhằng che mắt người khác Nếu không 

vậy là có tà tri tà kiến, muôn đời không thành Phật. 

Như  thế  nào  là  chánh  tri  chánh  kiến?  Nói  một  cách  đơn  giản, 

chúng  ta  phải  gạt  ba  cái  độc  là   tham  sân  si,  giữ  cho  thân  tâm 

thanh tịnh, trí huệ sẽ hiển bày và chiếu sáng, khiến cho sự đen tối 

của  vô  minh  tan  biến,  phiền  não  được  diệt  trừ.  Tới  được  cảnh 

giới  này  thì  chứng  quả,  mong  quý  vị  hướng  tới  mục  tiêu  đó  tinh 

tấn tu hành.   

  

Hãy Chấm Dứt Vọng Tưởng! 

Quý vị ngồi trong Thiền đường, trông bề ngoài có vẻ như đương 

tham  thiền  nhưng  bên  trong  chính  là  đương  đuổi  theo  vọng 

tưởng.  Các  vọng  tưởng  này  dẫn  chúng  ta  lúc  thì  lên  trời,  lúc 

xuống đất, lúc làm quỷ đói, lúc làm súc sanh. Những loại đó đều 

sanh  ra  từ  gốc  trong  tham  sân  si.  Bảo  rằng  siêng  năng  tu  giới 

định huệ, nhưng kỳ thực không tu giới định huệ; nói là diệt tham 

sân si, nhưng kỳ thực không diệt tham sân si. Kỳ quặc như vậy 

đó!  Chẳng  cứ  riêng  đời  này  mới  như  vậy,  mà  đời  đời  kiếp  kiếp 

mình  theo  lối  đó,  cho  nên  mới  có  chuyện  đi  lên  đi  xuống,  quẩn 

quanh trong sáu nẻo luân hồi, không bao giờ ngừng lại. Làm kiếp 

con  chó,  cảm  thấy  mình  là  nhất;  làm  kiếp  con  mèo,  cũng  cảm 

thấy mình là nhất; nói tóm lại bất luận trong kiếp chúng sanh nào 

cũng  tự  coi  mình  là  hạng  nhất.  Tại  sao  vậy?  Tại  có  chấp  trước 

bởi  vô  minh.  Nếu  như  thực  lòng  tu  Ðạo,  cố  gắng  tham  thiền  thì 

mới có thể giải thoát khỏi cảnh luân hồi và chứng được Niết-bàn 

an lạc. 

162 

Có một số tu hành thiếu nghiêm túc đã để cho thời gian trôi qua 

uổng phí. Thấy mọi người ngồi, mình cũng ngồi; mọi người đi ta 

cũng đi; ai làm sao thì mình làm vậy. Những người đó đem vấn 

đề  sanh  tử  của  chính  mình  ném  lên  tận  chín  tầng  mây  xanh, 

không coi nó là quan trọng tí nào, nên không quyết tâm tu, không 

chịu dập tắt vọng tưởng. Họ ngồi ở đấy, nhưng đầu óc thì hết tâm 

tưởng  này  đến  tâm  tưởng  khác,  một  ngày  có  đến  tám  vạn  bốn 

ngàn  vọng  tưởng  mà  còn  thấy  chưa  đủ.  Vọng  tưởng!  Lại  vọng 

tưởng! Vọng tưởng làm cho tâm nhiễu loạn tơi bời, thần hồn điên 

đảo, quả thật đáng xót thương! 

Vậy thì làm sao cho hết vọng tưởng? Hãy tham thoại đầu, không 

có cách gì khác. Tuy thoại đầu cũng là vọng tưởng, nhưng nó có 

tác dụng làm cho tinh thần của quý vị tập trung lại, không cho tâm 

đi ra ngoài rong ruổi. Ðây chính là cách lấy độc trị độc, dùng một 

vọng  tưởng  để  khống  chế  các  vọng  tưởng  khác,  lấy  một  vọng 

tưởng làm đề mục để tham, tham đi tham lại, nên không còn vọng 

tưởng  khác.  Khi  hành  giả  tới  được  trình  độ  không  còn  vọng 

tưởng nữa đó chính là thời cơ khai ngộ. Khi đó, một lời, một cử 

chỉ,  một  hành  động  cũng  có  thể  mở  cho  quý  vị  cánh  cửa  khai 

ngộ. 

 

Nhập Ðịnh Không Phải Là Ngủ 

Có người hỏi tôi: " Nhập định và ngủ khác nhau ở chỗ nào?" Nói 

sơ qua thì khi nhập định, hành giả ngồi ngay ngắn, lưng thẳng, hô 

hấp có thể ngừng, mạch có khi không đập, trông bề ngoài như là 

người chết, nhưng tri giác thì vẫn có đủ. Nhập định thì ngồi  yên 

không động, có khi trong một ngày, hay mười ngày, cho đến cả 

163 

tháng. Còn như nếu là người ngủ, thì thân xiêu vẹo. đầu nghiêng 

ngả,  hơi  thở  ra  vào  phì  phò,  có  khi  còn  phát  ra  tiếng  ngáy  như 

sấm. Ðó là chỗ khác nhau. 

Thực  tập  thiền  cũng  ví  như  người  đi  học,  từ  tiểu  học,  qua  trung 

học,  đại  học,  rồi  tới  giai  đoạn  nghiên  cứu,  sau  mới  được  cấp 

bằng  Tiến  sĩ.  Pháp  môn  tham  thiền  cũng  giống  như  vậy,  chia  là 

bốn nấc, gọi là tứ thiền. Xin giảng sơ lược như sau: 

Sơ  thiền,  còn  gọi  là  "Ly  sanh  hỷ  lạc  địa".  Ðây  là  trạng  thái  đưa 

hành  giả  lìa  hẳn  cảnh  giới  chúng  sanh,  nên  đạt  được  một  trạng 

thái khoái lạc. Khoái lạc này không giống khoái lạc của phàm phu, 

bởi  nó  là  công  phu  do  tự  tánh  mang  lại.  Khi  nhập  sơ  thiền,  hơi 

thở ngưng lại. Ðây là nói  ngoại hô hấp đình chỉ, nhưng  nội hô hấp 

bất đầu hoạt động, giống như hiện tượng đông miên của các loài 

vật.  Khi  ấy,  tâm  thì  trong  suốt  như  nước,  sáng  như  gương,  soi 

chiếu tới bổn thể của tự tánh, nhưng vẫn hay biết là mình đương 

ngồi thiền. 

Nhị thiền, gọi là "Ðịnh sanh hỷ lạc địa". Vào trong định này, hành 

giả kinh nghiệm một thứ khoái lạc không gì sánh được, chính là 

"thiền duyệt vi thực, pháp hỷ sung mãn", bởi trong cảnh giới này 

hành  giả  thấy  khoái  lạc  quên  luôn  cả  đói,  có  thể  nhịn  ăn,  nhịn 

uống  trong  nhiều  ngày  mà  không  có  vấn  đề  gì.  Tuy  nhiên,  chớ 

chấp trước vào thành tựu đó. Như quả có ý như vậy, công trình 

có  thể  tiêu  tan,  dễ  đi  vào  cảnh  giới  ma,  nên  chúng  ta  phải  cẩn 

thận.  Trong  định  này,  không  những  hô  hấp  đình  chỉ  mà  mạch 

cũng ngưng đập. Khi nào ra khỏi định, cơ thể lại trở lại hoạt động 

bình thường. 

164 

Tam  thiền  gọi  là  "Ly  hỷ  diệu  lạc  địa".  Hành  giả  lìa  sự  hoan  hỷ 

trong nhị thiền, đạt tới một thứ khoái lạc kỳ diệu không thể nói ra 

được, đồng thời cảm thấy hết thảy mọi thứ đều là Phật Pháp, mọi 

thứ  đều  là  khoái  lạc.  Trong  cảnh  giới  tam  thiền,  cả  hô  hấp  và 

mạch  đều  đình  chỉ,  ý  niệm  cũng  dừng  lại.  Khi  ấy,  chẳng  nghĩ 

thiện,  chẳng  nghĩ  ác,  chẳng  nghĩ  phải,  chẳng  nghĩ  quấy,  một 

niệm cũng chẳng sanh. Tuy nhiên, hành giả cũng đừng tự hào, vì 

đó  chỉ  là  một  chặng  trên  đường  tu  mà  thôi.  Ðến  được  chỗ  liễu 

thoát  sanh  tử  hãy  còn  xa  lắm,  còn  cách  cả  tám  vạn  bốn  ngàn 

dặm đường nữa. 

Tứ  thiền  gọi  là  "Xả  niệm  thanh  tịnh  địa".  Trong  cảnh  giới  này, 

ngay  cả  niệm  khoái  lạc  cũng  không  còn,  tất  cả  đều  bị  xả  bỏ  và 

hành giả đạt tới một trạng thái thanh tịnh, không còn gì phải tạo 

tác. Ðây cũng gọi là cảnh giới "vô vi vô sở bất vi." Giai đoạn tứ 

thiền  cũng  chỉ  là  một  chặng  trên  đường  dụng  công  tham  thiền, 

đừng nhận lầm tự cho mình đã chứng quả, kẻo có thể phạm vào 

lỗi lầm của Tỳ kheo Vô Văn, mà đọa địa ngục. 

Tứ  thiền  vẫn  còn  trong  phạm  vi  phàm  phu.  Phải  tinh  tấn  dấn 

bước  nữa,  tới  cảnh  giới  "ngũ  bất  hoàn  thiên"  mới  gọi  là  chứng 

quả thánh. Vậy mà tới đây vẫn chưa giải quyết xong vấn đề sanh 

tử bởi chưa vượt khỏi vòng Tam giới. Ðiểm này phải nhận cho rõ, 

không thể mơ hồ được. 



Kinh Lăng Nghiêm Là Kinh Ngụy Tạo Chăng? 

Ðại  sư  Hám  Sơn  từng  nói  hai  câu  như  sau:   "Chẳng  đọc  Pháp 

 Hoa thì chẳng hiểu khổ tâm cứu đời của Như Lai; chẳng đọc Lăng 

 Nghiêm  thì  không  nắm  được  then  chốt  về  mê  hay  ngộ  của  tu 

165 

 tâm" .  Ðích  xác  là  như  vậy,  bởi  Kinh  Lăng  Nghiêm  bao  gồm  hết 

thảy các pháp, nhiếp thọ hết mọi căn cơ, là pháp môn tinh tủy của 

các  đời,  là  ấn  chứng  chính  đề  thành  Phật  và  làm  Tổ.  Vì  lẽ  đó, 

người tu thiền bắt buộc phải nghiên cứu kỹ lưỡng bộ Kinh này, và 

hiểu  thấu  cảnh  giới   "năm  mươi  loại  ấm  ma"   đặng  tránh  khỏi  sa 

vào vòng của Ma vương. Nếu không vậy, không có sự nhận thức 

cho  rõ  ràng,  thì  bạ  cảnh  giới  nào  gặp  phải  cũng  sanh  tâm  chấp 

trước, hành giả sẽ dễ nhập vào ma cảnh, thành kẻ quyến thuộc 

của ma vương. Ðó là một điều cực kỳ nguy hiểm! 

Chẳng  riêng  Chú  Lăng  Nghiêm  phải  thuộc  lòng,  mà  Kinh  Lăng 

Nghiêm  thiền  giả  cũng  phải  thuộc  nữa.  Người  ta  nói  "thuộc  sẽ 

nẩy  cái  hay",  thời  cơ  tới  sẽ  có  nhiều  lợi  ích,  sẽ  có  sự  cảm  ứng 

chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Hễ  người  nào  nghiên  cứu  văn  học  Trung 

quốc, tất phải đọc Kinh Lăng Nghiêm, văn từ thì ưu mỹ, nghĩa lý 

phong phú, tóm lại là một bộ Kinh lý tưởng. 

Có một số tự cho mình là học giả có hạng, chưa hề nghiên cứu 

sâu rộng về Ðạo Phật, đã tự nhận mình là chuyên gia Phật học, 

tự nhận mình có đủ uy tín mà sự thực không hiểu Phật giáo cho 

đến  ngành  ngọn,  khinh  xuất  cho  rằng  Kinh  Lăng  Nghiêm  là  một 

kinh ngụy tạo. Từ đó lại có một số, có dụng ý khác, ùa theo phụ 

họa. Ðúng là kẻ mù dắt kẻ mù, thật đáng thương xót! 

Tại sao người ta bảo Kinh Lăng Nghiêm chẳng phải do đức Phật 

Thích Ca thuyết giảng? Chẳng qua vì nghĩa lý trong bộ Kinh rất ư 

chân thật. Kinh đã nêu ra cho kỳ hết các căn bệnh của thế gian, 

bởi  đó  mà  các  loài  yêu  ma  quỷ  quái,  các  loài  quỷ  trâu,  quỷ  rắn, 

không  còn  cách  nào  hoành  hành,  phải  hiện  rõ  nguyên  hình  của 

chúng.  Từ  đó  chúng  tìm  mọi  cách  để  phá,  chúng  phải  tuyên 

truyền  Kinh  Lăng  Nghiêm  là  kinh  ngụy,  thì  chúng  mới  có  cơ  để 

166 

sinh  tồn.  Nếu  như  thừa  nhận  đây  là  lời  Phật  thuyết  pháp  thì  đối 

với chúng là không xong. Trước hết chúng không giữ được "Lời 

dạy về bốn loại thanh tịnh", thứ hai chúng không tu tập được các 

"Pháp  viên  thông  của  hai  mươi  lăm  bậc  thánh",  thứ  ba  chúng 

không  dám  đối  diện  với  các  cảnh  giới  của  "Năm  chục  loại  ấm 

ma". 

Nếu  như  ai  ai  cũng  đọc  Kinh  Lăng  Nghiêm,  cũng  hiểu  rõ  Kinh 

Lăng  Nghiêm,  thần  thông  của  hàng  ngoại  đạo  sẽ  hết  linh  ứng, 

thành ra vô dụng khiến cho không ai còn tin vào thần thông của 

họ nữa. Ðó là lý do bọn thiên ma ngoại đạo chỉ còn tìm cách dèm 

pha, tuyên truyền, bảo Kinh Lăng Nghiêm là kinh ngụy. 

Chẳng cứ chỉ những người tại gia phỉ báng Lăng Nghiêm là Kinh 

giả, ngay cả những kẻ xuất gia cũng bắt chước nói theo. Tại sao 

vậy?  Bởi  vì  có  một  số  xuất  gia  ít  học,  có  khi  không  thông  chữ 

nghĩa,  không  xem  được  Kinh  điển,  trong  khi  đó  văn  Kinh  Lăng 

Nghiêm  lại  thâm  thúy,  ý  nghĩa  huyền  diệu,  khiến  họ  không  hiểu 

được nên không làm sao phân biệt được chân giả. Ðến khi nghe 

người ta bảo Kinh này là giả, Kinh kia là ngụy, thì họ đâu có suy 

xét  gì,  người  ta  nói  sao  thì  nhắc  lại  y  hệt.  Tự  nhiên  Kinh  Lăng 

Nghiêm bị lãnh tiếng oan là vì lẽ đó. 

Lúc  xưa  tại  Ấn  Ðộ,  Kinh  Lăng  Nghiêm  được  liệt  vào  hàng  quốc 

bảo  và  có  lệnh  cấm  không  cho  mang  những  thứ  quý  ra  ngoại 

quốc. Những ai xuất cảnh đều bị khám xét gắt gao và, để phòng 

Kinh lọt ra ngoài, các nhân viên  hải quan thường đặc biệt chú ý 

đối với các Tăng xuất cảnh. 

Hồi  đó  tại  Ấn  độ  -  bên  Trung  Hoa  lúc  đó  là  đời  Ðường  -  một  vị 

cao tăng pháp danh là Ban Thích Mật Ðế (Paramiti) đã khổ công 

167 

tìm mọi cách để mang Kinh Lăng Nghiêm qua Trung quốc. Sợ bị 

phát  hiện  tại  trạm  kiểm  soát,  ông  phải  nghĩ  ra  cách  giấu  giếm, 

nhét Kinh vào sâu trong cánh tay và sau cùng ông đã đổ lên bộ 

tại  địa  phận  Quảng  Châu.  Lúc  đó  là  thời  gian  Tể  tướng  Phòng 

Dung  bị  Võ  Tắc  Thiên  giáng  chức  xuống  làm  Thái  Thú  Quảng 

Châu. Ban Thích Mật Ðế được Phòng Dung mời tới để phiên dịch 

bộ  Kinh  này  và  chính  Phòng  Dung  là  người  nhuận  sắc  cho  bản 

dịch.  Bởi  vậy  Kinh  Lăng  Nghiêm  biến  thành  một  tác  phẩm  văn 

học có giá trị, rồi sau đó trình lên cho Võ Tắc Thiên. Thời bấy giờ 

đương có tin đồn Kinh Ðại Vân là kinh ngụy tạo nên Hoàng Ðế Võ 

Tắc Thiên không cho Kinh này được lưu hành. 

Ðến  khi  Thiền  sư  Thần  Tú  được  phong  làm  Quốc  sư  rồi  được 

cúng  dường  ở  trong  hoàng  cung,  một  hôm  Thiền  sư  thấy  được 

bộ Kinh này, thấy Kinh rất có lợi cho những hành giả tu thiền, mới 

cho Kinh này được phổ biến. Từ đó Kinh Lăng Nghiêm mới được 

lưu  hành  ở  Trung  quốc.  Căn  cứ  theo  truyền  thuyết,  Kinh  Lăng 

Nghiêm  là  Kinh  tối  hậu  truyền  đến  Trung  quốc,  nhưng  cũng  là 

Kinh  bị  hủy  diệt  đầu  tiên  vào  thời  Mạt  Pháp,  sau  mới  đến  các 

Kinh khác, sau rốt còn lại một Kinh A-Di Ðà. 

Ghi  chú:   Thượng  nhân  Tuyên  công  chủ  trương  dứt  khoát  rằng 

 Kinh Lăng Nghiệm chính là tâm ấn của chư Phật, điều này ngàn 

 vạn  lần  đích  xác.  Bởi  vậy  ngay  sau  khi  đặt  chân  tới  Mỹ,  Tuyên 

 công  liền  giảng  Kinh  Lăng  Nghiêm.  Tại  sao  vậy?  Phật  Pháp 

 truyền bá tới đất Mỹ, thì Mạt Pháp sẽ biến thành Chánh Pháp, và 

 đó là tâm cơ của Thượng nhân trong sứ mạng nối tiếp huệ mạng 

 Phật.  Bài  "Lăng  Nghiêm  Kinh  Thiển  Giảng"  sẽ  được  đưa  đăng 

 từng  kỳ  trong  tạp  chí  Vạn  Phật  Thành  Kim  Cương  Bồ  Ðề  Hải, 

168 

 bằng  tiếng  Hoa  và  tiếng  Anh.  Nay  xin  thông  báo  cùng  quý  bạn 

 độc giả.  



Phải Thực Tập Bát Nhã Ba La Mật Ða 

"Bồ-tát  Quán  Tự  Tại,  khi  thực  hành  pháp  thâm  sâu  Bát  Nhã 

Ba La mật Ða, soi thấy năm uẩn là không,  vượt hết mọi khổ 

ách." 

Bốn câu trên chính là tinh yếu của Tâm Kinh. Nay lược giảng như 

sau: 

 Quán Tự Tại nghĩa là hồi quang phản chiếu, tự quán sát mình tự 

tại  hay  không  tự  tại?  Nói  khác  là  có  ở  đây  hay  là  không  ở  đây? 

Nếu như tự tại, có ở đây, tức tâm không chạy đi đâu để rong ruổi, 

không đuổi theo các thứ duyên.  Nếu như không  tự tại, không ở 

đây, tức tâm tán loạn, vọng tưởng rối bời, nếu quá đáng có thể 

đưa tới tình  trạng khủng  hoảng thần kinh, tâm lúc nào cũng tìm 

cơ  hội,  mong  mọi  người  đến  cúng  dường.  Nếu  có  những  vọng 

tưởng như vậy quý vị sẽ không tự tại. 

Còn  như   "Bồ-tát"   thì  mọi  hành  vi  đều  hướng  tới  lợi  ích  của 

chúng sanh, coi đó là mục tiêu duy nhất, tuyệt đối chẳng vì lợi ích 

của  chính  mình.  Ý  hướng  của  kẻ  phàm  phu  chúng  ta  thì  ngược 

hẳn lại, tất cả đều nghĩ tới lợi ích của chính ta, mà không phải vì 

lợi ích cho người. Bất cứ làm một công chuyện gì, trước tiên phải 

tính  thử  xem  có  lợi  cho  mình  hay  không  và  khi  thấy  có  lợi  mới 

hành động.  Ðó chính là sự biểu  hiện của lòng ích kỷ tự lợi. Bởi 

đâu  mà  thế  giới chẳng  được  hòa  bình?  Chính  vì nguyên  do  đó. 

169 

Quý vị tranh thì tôi đoạt lại, không có sự tương nhượng lẫn nhau, 

từ đó mới có chiến tranh, gây nên những cảnh nước mất nhà tan. 

Vị  Bồ-tát  này   "thực  hành  pháp  thâm  sâu  Bát  Nhã  Ba  La  Mật 

 Ða" , từ thời vô thủy đến nay, đời đời kiếp kiếp đều thực tập pháp 

thâm  sâu  này,  không  có  lúc  nào  gián  đoạn.  Tu  pháp  Bát  Nhã 

thâm sâu, tức là: 

1. Không có tâm kiêu ngạo, bởi kiêu ngạo là ngu si. 

2. Không có tâm tự mãn, bởi tự mãn là ngu si. 

3. Thường có tâm hổ thẹn (tàm quý); không có tâm hổ thẹn, tức 

là ngu si. 

4.  Không  sanh  tâm  đuổi  theo  các  duyên  (tâm  phan  duyên),  bởi 

nếu để tâm rong ruổi theo duyên, tức là ngu si. 

5. Không sanh tâm sân hận, bởi có sân hận là ngu si. 

6. Không sanh tâm điên đảo, bởi tâm điên đảo là tâm ngu si. 

Chúng ta là những người tu hành phải coi sáu loại tâm đó như là 

những  tiêu  chuẩn,  hầu  có  thể  xét  đoán  những  hành  động  của 

chúng ta có đúng với pháp hay không? Nếu đúng thì hành động 

của ta là trí huệ, nếu sai thì là ngu si. Cũng có thể nói rằng siêng 

năng tu giới định huệ, dập tắt tham sân si tức là trí huệ; không tu 

giới định huệ, không diệt tham sân si là ngu si. Trí huệ và ngu si 

khác nhau là ở những điểm đó. 

Phải thực hành pháp Bát Nhã thâm sâu, mới có thể soi thấu năm 

mươi  loại  cảnh  giới  ấm  ma  trong  năm  uẩn.  Trong  sắc  uẩn  có 

mười loại ấm ma, trong thọ uẩn có mười loại, trong tưởng uẩn có 

mười loại, trong tưởng uẩn có mười loại, trong hành uẩn có mười 

170 

loại, trong thức uẩn cũng có mười loại, cộng tất cả có năm mươi 

loại  ấm  ma.  Tách  ra  từng  phần  thì  còn  có  vô  số  vô  lượng,  nếu 

người  tu  không  cẩn  thận  sẽ  dễ  dàng  đi  vào  cảnh  giới  ma.  Nói 

chung, hễ có tà tri tà kiến là thuộc về họ của ma, nếu là chánh tri 

chánh kiến thì thuộc về họ của Phật. 

Khi thực hành pháp thâm sâu Bát Nhã Ba La Mật Ða thì sẽ nhận 

ra  được  minh  bạch  cảnh  giới  ma,  không  còn  bị  ma  lay  chuyển. 

Tới lúc đó, ngoài khả năng soi thấu năm uẩn là không mà ta còn 

vượt được hết mọi khổ ách. Năm uẩn là không, có nghĩa là Chân 

Không. Có câu nói: 

Chân Không vô nhân ngã 

Ðại Ðạo vô hình tướng. 

 Dịch là: 

 Chân không, không người không ta 

 Ðạo lớn, không hình không tướng. 

 "Hết  mọi  khổ  ách"   tức  là  nói  các  khổ  trong  ba  thứ  tai,  tám  thứ 

nạn (tam tai bát nạn). 

Nếu như theo đúng pháp trong bốn câu Kinh nói trên để tu tập, tu 

cho đến rốt ráo thì hành giả đã đạt tới trình độ chế ngự được bát 

phong.  Thế  nào  là  bát  phong?  Ðó  là  tám  món  gồm   khen,  chê, 

 khổ,  vui,  lợi,  suy,  phỉ  báng  và  vinh  dự.  Những  thứ  này  coi  như 

tám  ngọn  gió  có  thể  làm  lay  chuyển  và  quay  cuồng  những  ai 

không đủ định lực. Nay giảng sơ qua như sau: 

171 

Khen: Khen hay xưng tán. Nếu có người xưng tán mình một câu, 

mình nhận được một cảm giác rất ngọt ngào, còn hơn là mật nữa 

và mình thấy thoải mái. 

Chê:  Chê  là  chê  bai.  Như  có  người  chê  bai  mình,  mình  không 

thích, trong lòng không thoải mái. 

Khổ: Ðây là khổ não. Gặp chuyện gì phiền hà mình cảm thấy khổ 

sở. Khi gặp phiền não, mình hãy thử xem ta chịu được không? 

Vui: Vui hay khoái lạc. Gặp điều vui sướng không nên lấy làm đắc 

ý. Mọi điều khoái lạc đến thì chúng ta hãy coi đó là một sự khảo 

nghiệm, để thử xem tâm ý của mình ra sao. 

Lợi:  Ðây  là  lợi  ích.  Ðược  lợi  ích  mình  cảm  thấy  vui,  bị  thiệt  hại 

mình cảm thấy buồn, đó là sự biểu hiện của sự yếu kém định lực. 

Suy:  Suy  nghĩa  là  suy  bại.  Gặp  bất  cứ  sự  gian  nan  đến  đâu, 

chúng ta không nao núng, có thất bại cũng không động tâm. 

Phỉ  báng;  Ví  dụ  có  người  nói  xấu  mình,  mình  không  quan  ngại! 

Mình coi chuyện đó như không có gì, tự nhiên sóng gió sẽ hết. 

Vinh  dự:  Như  có  người  xưng  tán  mình,  vinh  danh  mình,  mình 

cũng không nên cảm động.  Chỉ  nên coi các thứ  công danh  như 

phù vân. 

Tám  loại  gió  này  chính  là  một  pháp  môn  dùng  để  khảo  nghiệm 

tâm  của  người  tu.  Gặp  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh  tâm  đều 

không động. Nếu động tức là tu trì chưa đúng, định lực yếu kém; 

nếu  không  động  thì  người  tu  đã  có  công  phu.  Tuy  nhiên,  không 

nên  tự  mãn,  như  đại  khái  tự  khoe  rằng:  "Bát  phong  thì  cũng 

172 

chẳng  lay  động  ta,  định  lực  của  ta  kiên  cố  ví  như  kim  cương  ". 

Thái độ này là sai rồi. 

Thuở xưa, vào đời nhà Tống có vị cư sĩ là Tô Ðông Pha, đã từng 

nghiên cứu ít nhiều về Phật Pháp. nhưng công phu thiền định thì 

còn yếu kém. Tuy nhiên, ông cho rằng định lực của ông cũng đã 

khá.  Có  một  hôm,  nhân  nguồn  cảm  hứng  dạt  dào,  ông  làm  bốn 

câu kệ sau: 

Khể thủ thiên trung thiên 

Hào quang chiếu đại thiên 

Bát phong xuy bất động 

Ðoan tọa tử kim liên. 

 Tạm dịch: 

 Khấu đầu lạy chư thiên 

 Hào quang chiếu đại thiên 

 Tám gió lay chẳng động 

 Sen vàng ngồi ngay ngắn. 

Lúc đó ông tự nghĩ  rằng mình đã khai ngộ, nên muốn có sự ấn 

chứng của Thiền sư Phật Ấn. Ông sai người qua sông mang bài 

kệ tới chùa Kim Sơn. 

Thiền  sư  xem  qua  liền  đề  bốn  chữ:  "Ðánh  giắm!  Ðánh  giắm!", 

ngay trên tờ giấy có bài kệ, rồi đưa cho thị giả mang về. Tô Ðông 

Pha xem xong, lửa vô minh bốc cao lên ngùn ngụt. Ông giận dữ: 

"Sao lại có chuyện này? Ðây là bài khai ngộ! Bảo là đánh giắm là 

173 

nghĩa  gì?"  Nói  rồi,  ông  đi  qua  sông  kiếm  Thiền  sư  Phật  Ấn  để 

chất vấn. 

Chẳng dè khi đến cổng chùa, Thiền sư Phật Ấn đã đứng chờ sẵn, 

thấy ông đi tới thì cười lớn: "Ồ! Xin chào mừng Ðại Học Sĩ họ Tô, 

bát phong không lay chuyển, nhưng lại bị cái giắm đẩy qua sông 

tới đây! Xin chào mừng!" ( Hai ông chính là bạn thân, thường vui 

đùa với nhau). Tô Ðông Pha đương lúc cơn giận tràn hông, sắp 

sửa bùng  ra, nghe Thiền sư nói  mấy câu, xét lại thấy có lý, bèn 

nhìn nhận công phu mình còn non nớt, nên hướng tới Thiền sư lễ 

tạ. Kể từ đó ông bỏ thói "khẩu đầu thiền". 

Thiền là thực hành, chẳng phải nói suông. Chỉ nói mà không làm 

được, điều đó vô nghĩa. 

  

Người Tu Hành Không Ðược Nói Dối 

Tại  Thiền  đường,  chúng  ta  phải  tuân  theo  quy  củ  của  Thiền 

đường,  không  thể  lập  dị  để  hành  động  theo  ý  riêng  của  mình. 

Phải  nhớ  rằng  Thiền  đường  là  nơi  đào  tạo  thánh  nhân,  nên 

không thể phá hoại Ðạo tràng, làm mất cơ hội khai ngộ của người 

khác. Về điểm này những người tham dự thiền thất phải đặc biệt 

chú ý, phải giữ giới luật một cách nghiêm cẩn, chớ không thể coi 

nhẹ. 

Dự thiền thất cũng là một cơ duyên khó gặp, ngàn vạn lần không 

thể bỏ phí. Nay chúng ta đến đây tham thiền cùng với nhau, đó là 

do  những  căn  lành  từ  các  kiếp  trước  tạo  nên,  mới  dẫn  đến  cơ 

duyên của ngày hôm nay. Người dụng công tu Ðạo, gặp được cơ 

may này phải nắm vững thời cơ khai ngộ, không để lãng phí thời 

174 

gian,  dù  một  giây  một  phút.  Chẳng  nên  do  nhất  thời  vui  thú  mà 

tìm  cách  an  thân  trong  sự  lười  biếng,  bởi  như  vậy  sẽ  uổng  mất 

cơ hội được khai ngộ và còn có thể bị đọa vào ba đường ác. Lúc 

ấy có hối cũng không kịp. Vì lẽ đó tôi có hai câu như sau: 

Mạc đãi khổ thời phương học Ðạo 

Tam đồ đô thị lãn nọa nhân 

Hai câu này có nghĩa là đừng chờ tới khi gặp cảnh khổ mới tìm 

đường học Ðạo. Chúng sanh trong ba ác đạo (địa ngục, ngạ quỷ, 

súc sanh) đều là kẻ lười biếng. 

Như  vậy,  thiền  giả  phải  dụng  công  từng  giờ  từng  khắc,  lúc  nào 

cũng tinh tấn. Thoại đầu phải luôn luôn ở trong tâm, đi cũng tham, 

ngồi cũng tham, tham tới tham lui, tham cho thật thấu đáo thì bổn 

lai diện mục sẽ hiển bày. Tại sao? Bởi thoại đầu có thể phá vọng 

tưởng. Phải tham cho tới trạng thái ở trên thì không biết có trời, 

dưới không biết có đất, giữa không biết có người, như vậy thì còn 

lúc  nào  có  vọng  tưởng  nữa?  Phải  nên  hiểu  rằng   vọng  tưởng 

 chính là vọng ngữ, tức là chúng ta không giữ năm giới căn bản, vì 

tranh đua nên ta nói dối, vì tham nên nói dối, vì cầu nên nói dối, vì 

ích kỷ nên nói dối, vì tự lợi nên nói dối. Nói dối để lừa bịp người, 

làm việc lỗi lầm mà không tự nhận, còn tìm lời biện bác cho mình, 

nếu  có  tư  tưởng  và  hành  vi  như  vậy,  làm  sao  có  thể  tu  Ðạo 

được? 

Tại  sao  chúng  ta  dụng  công  mà  không  thấy  tiến  bộ?  Chính  vì 

chúng  ta  đã  dối  trá  quá  nhiều.  Một  câu  dối  trá  phát  sanh  ra  cả 

trăm  thứ  vọng  tưởng.  Khi  ấy,  ngồi  nhưng  ngồi  không  yên  chỗ, 

đứng mà đứng không ổn, đó là bệnh trạo cử, không biết cư xử ra 

175 

sao, tiến hay thoái? Cái nào là đúng? Cái nào là sai? Không sao 

tìm thấy an ổn, cái đó hoàn toàn nghịch với Pháp. 

Kẻ  tu  hành  chân  chánh,  ở  đâu  cũng  theo  đúng  quy  củ,  lúc  nào 

cũng tinh tấn, tuyệt đối không nói lời dối trá, không phải bạ thứ gì 

theo thứ đó. Mong rằng chúng ta không bắt chước những người 

dối  trá,  cũng  không  theo  gót  những  ai  không  tuân  thủ  phép  tắc, 

bởi theo họ không những chẳng có lợi ích gì mà còn có hại nữa. 

Ðiều này chúng ta nên cẩn thận, nên chú ý, kẻo có thể bị truyền 

nhiễm rồi mang họa lớn. 

Người tu hành chân chánh không sợ khổ, không ngại khó, từng 

giờ từng phút nghiêm cẩn tu hành, không để cho ngoại cảnh lay 

chuyển. 

Hãy Tham! Tham! Tham! Tham cho đến nước cạn đá hiện, thấy 

rõ bản mặt gốc gác. 



Người Tu Hành Phải Chịu Khổ   

Có  câu  nói  rằng:  "Chịu  khổ  thì  hết  khổ,  hưởng  phước  thì  tiêu 

phước". Chúng ta tu Ðạo phải tu khổ hạnh là vì lẽ gì? Mỗi ngày 

chúng ta chỉ ăn  một bữa vì chúng ta muốn hết khổ. Khổ mà hết 

thì sẽ có vui. 

Nói về phước thì có loại nên hưởng và có loại không nên hưởng. 

Phước nên hưởng là phước do tay ta tạo tác ra, như có nhà đẹp, 

mặc quần áo đẹp, ăn thứ ngon, đi xe hơi tốt. Tuy nhiên, chúng ta 

cũng  nên  nhớ  rằng  sau  khi  hưởng  thọ  hết  những  thứ  đó  thì 

phước cũng tiêu luôn, và trong trương mục của ngân hàng phước 

báo thì ngạch số tồn khoản cũng không còn. 

176 

Loại phước không nên hưởng là loại không do chính ta tạo dựng. 

Chúng đến với ta do mánh lới, như tiền của trộm cắp của người 

khác chẳng hạn. Chúng ta tiêu xài thứ đó một cách trái phép, tất 

sẽ bị pháp luật trừng trị. Vậy là ta đã thiếu nợ vì rút tiền quá lạm 

tại trương mục của ngân hàng phước báo. 

Thọ hưởng phước thì khi hưởng hết, phước sẽ không còn, huống 

chi  lại  cố  tình  hưởng  những  loại  phước  không  nên  hưởng.  Như 

vậy,  không  những  tiêu  mất  phước  mà  lại  còn  bị  vỡ  nợ.  Vì  lẽ  đó 

mà phước chẳng thể hưởng hết, hưởng hết thì hết phước; khổ có 

thể  chịu  hết,  chịu  hết  thì  hết  khổ.  Làm  người  phải  ghi  nhớ  điều 

này.  Gặp  hoàn  cảnh  gian  nan  khốn  khổ,  ta  vui  lòng  tiếp  nhận 

nghịch cảnh. Vậy là không có sự oán hận, ta không mang tâm bất 

mãn. 

Ðối  với  kẻ  đã  từng  nghiên  cứu  Phật  Pháp,  tư  tưởng  và  hành 

động  của  họ  khác  với  người  thế  tục.  Một  đàng  thì  thuận  theo 

giòng  sanh  tử  và  tạo  nghiệp,  còn  người  tu  hành  thì  đi  ngược 

giòng  sanh  tử  và  làm  tiêu  nghiệp.  Trong  mọi  cảnh  ngộ,  những 

người  này  vẫn  giữ  tâm  an  nhiên,  nên  không  cảm  thấy  khổ.  Có 

câu nói: "Có nếm được cái khổ cùng cực, mới thành bậc thượng 

nhân". Thật là một câu chí lý. 

Nay tôi kể một công án để quý vị tham khảo. Vị vua cuối cùng đời 

nhà Minh là vua Sùng Trinh. Là một vị quân vương, ông có đủ trí 

huệ, nhưng phước báo dành cho ngôi vị này lại không có. Bởi cớ 

gì? Bởi lý do gặp khổ nạn mà không lãnh thọ cho đến khi hết khổ. 

Nguyên kiếp trước ông là một Sa-di, nhưng lại chết trước khi thọ 

giới Cụ túc, thành thử thân phận ông vẫn là tiểu Sa-di. Trong thời 

gian  làm  Sa-di,  ông  phải  nhận  hết  những  công  việc  nặng  nhọc 

như gánh nước, bổ củi. Ông ráng chịu đựng, nén sự oán giận và 

177 

ngày  ngày  khổ  công  trong  công  tác  hộ  trì  Ðạo  tràng.  Một  hôm, 

ông leo lên nóc nhà để sửa mái, nhưng chẳng may trật chân rớt 

xuống đất chết. Các bạn tu vội báo cho Phương trượng hay. Hòa 

Thượng  viện  chủ  vốn  biết  rõ  nghiệp  quả  của  vị  tiểu  Sa-di  này, 

muốn tìm cách giúp cho đệ tử lãnh thọ cho hết khổ nạn, nên đối 

trước  các  chúng  tuyên  bố  rằng:  "Tiểu  Sa-di  này  làm  việc  thiếu 

cẩn  thận,  sẩy  chân  ngã  chết,  làm  thiệt  hại  cho  Ðạo  tràng.  Y  đã 

phạm vào tội xâm tổn thường trú, đáng bị trừng phạt. Các ngươi 

hãy buộc thi thể của nó vào đoàn ngựa, bắt ngựa kéo đi cho đến 

khi tan xác. Khỏi cần phải dùng quan tài mai táng nữa". Các bạn 

tu nghe Phương trượng nói xong, thấy không đang tâm, nghĩ tới 

tình  bạn  tu  mà  động  lòng  trắc  ẩn.  Họ  không  nghe  lệnh  của 

Phương trượng rồi bàn bạc với nhau: "Chúng ta là sư huynh sư 

đệ,  cùng  tu  chung  một  Ðạo  tràng,  lý  nào  để  cho  y  bị  ngựa  kéo 

thây như vậy, chúng ta phải chôn cất mới phải". Bàn xong, tất cả 

chung tiền mua quan tài, rồi đem chôn xác trong núi. 

Bởi đã khổ công làm việc chùa, tiểu Sa-di đã từng tích lũy công 

đức,  nên  kiếp  sau  được  làm  vua,  tức  vua  Sùng  Trinh.  Có  điều, 

ông chỉ tại vị trong thời gian 16 năm, lại gặp lúc thiên hạ đại loạn, 

trong nước thì Lý Tự Thành làm phản, bên ngoài thì nhà Thanh 

mang quân xâm lấn. Trong bao năm, ông chưa từng được hưởng 

một ngày an ổn, liên miên bị bức bách ưu phiền. Chính vì lòng tốt 

của các vị sư huynh sư đệ của ông đã làm hại ông, không để cho 

ông thọ lãnh cho hết khổ nạn. Nếu như các bạn đó sớm nghe lời 

Phương trượng, dùng ngựa kéo thây thì nạn khổ của ông đã hết 

và ngày sau đâu còn xẩy ra cảnh Sùng Trinh tự ải ở Môi Sơn, vì 

nước mà tử vong. 

178 

Trừ Vọng Tâm, Giữ Chân Tâm 

Kinh Hoa Nghiêm có câu: 

 Ai muốn hiểu biết tận cùng 

 Hết thảy ba đời chư Phật. 

 Phải quán tánh của Pháp giới 

 Hết thảy là do tâm tạo. 

(Nhược nhân dục liễu tri, 

Tam thế nhất thiết Phật, 

Ưng quán Pháp giới tánh, 

Nhất thiết duy tâm tạo). 

Quý vị hành động với tâm Phật thì quý vị là Phật; hành động với 

tâm Bồ-tát, quý vị là Bồ-tát; hành động với tâm Duyên giác, quý vị 

là  Duyên  giác;  hành  động  với  tâm  Thanh  Văn,  quý  vị  là  Thanh 

Văn;  hành  động  với  tâm  Trời  quý  vị  là  Trời;  hành  động  với  tâm 

người, quý vị là người; hành động với tâm A-tu-la, quý vị là A-tu-

la;  hành  động  với  tâm  súc  sanh,  quý  vị  là  súc  sanh;  hành  động 

với tâm ngạ quỷ, quý vị là ngạ quỷ; hành động với tâm địa ngục, 

quý vị là quỷ địa ngục. 

Bởi vậy có câu: "Mười pháp giới chẳng lìa khỏi một niệm hiện tiền 

của tâm". Như vậy mới biết rằng hết thảy mọi thứ đều do tâm tạo. 

Có bài kệ nói về tâm đầy ý nghĩa như sau: 

Tam điểm như tinh bố 

Loan câu tự nguyệt nha 

179 

Phi mao tòng tư khởi 

Tác Phật dã do tha. 

 Tạm dịch: 

Ba chấm như chòm sao 

Móc cong như hình trăng mới 

Mang lông từ đây ra 

Thành Phật cũng do đấy. 

Cứ suy nghĩ kỹ, bài kệ thật chí lý. 

Người  ta  ở  đời  phải  giữ  lấy  Chánh  tâm,  đừng  có  mang  tà  tâm. 

Thế nào gọi là Chánh tâm? Ðó là tâm Bồ-đề, tâm bình đẳng, tâm 

từ bi, tâm thương xót, tâm bố thí, tâm hổ thẹn. Thế nào là tà tâm? 

Ðó là những tâm ích kỷ, tự lợi,  đố kỵ,  oán  hận,  kiêu ngạo, vọng 

tưởng. Chúng ta tu hành phải nhằm mục tiêu trừ khử vọng tâm và 

giữ lấy Chân tâm, đó cũng là nghĩa trừ tà tâm sanh Chánh tâm. 

Nếu mỗi hành động của chúng ta có chánh niệm, tức đó là chánh 

tri chánh kiến; nếu có tà niệm thì thành tà tri tà kiến. Người có tà 

niệm thấy điều trái coi là phải, thấy điều phải coi là trái, lấy trắng 

làm đen, lấy đen làm trắng, có nghĩa là điên đảo thị phi, đen trắng 

không  phân  biệt.  Bất  cứ  hành  động  nào  y  cũng  tự  cho  là  đúng, 

nhưng kết quả lại gây nên tội, xuống địa ngục vẫn không hiểu tại 

sao.  Bởi  sự  thể  đó  mà  chư  Phật  đã  khổ  tâm  khuyên  bảo,  đã 

không ngại khó nhọc đinh ninh dặn dò: "Chớ đi lầm đường! Chớ 

đi vào chỗ bế tắc!" Ðây cũng là lời nhắc những ai tu như chúng ta 

là không được tạo nghiệp ác tại chốn Ðạo tràng. Có câu nói như 

sau: 

180 

Chớ vì điều lành nhỏ mà không làm 

Chớ vì điều ác nhỏ mà tạo tác. 

Chúng  ta  phải  từng  giờ  từng  khắc  cảnh  giác,  tự  xét  mình,  nơm 

nớp  e  dè  như  đứng  bên  bờ  vực  sâu,  như  dẫm  chân  trên  băng 

mỏng,  để  từ  từ  cởi  bỏ  những  thói  hư,  tự  cải  thiện  những  hạnh 

xấu, những tập khí ranh ma, những lối tinh khôn quỷ quái. Phải tự 

xét mình mọi thứ cho minh bạch, chớ không phải sống qua ngày 

một cách hồ đồ, như kẻ mù dẫn người mù, dối trá lẫn nhau, khiến 

cho thế giới càng ngày càng lâm cảnh nguy cơ, dẫn tới ngày mạt 

thế để tất cả đi đến chỗ diệt vong. 

Những ai có chánh niệm thì có thể dẫn dắt nhân loại đi trên con 

đường chánh đại quang minh. Ai ai cũng một lòng, cùng giúp đỡ 

nhau, quý vị giúp tôi, tôi giúp quý vị, tất cả đều có tinh thần tương 

trợ.  Có  câu:  "Giúp  người  là  nguồn  khoái  lạc"  hoặc  có  câu:  "làm 

điều lành thì vui sướng nhất". Quý vị phát tâm làm điều lành thì 

sự vui sướng không bút nào tả hết, chỉ những ai đã làm việc lành 

mới biết được hết ý vị của nó. Quý vị thử nếm mùi làm việc thiện 

coi nó như thế nào? Cái lạc thú đó thật là kỳ diệu. Chúng ta phải 

tránh  bằng  mọi  giá  những  con  đường  quanh  co,  không  những 

khiến ta sẩy chân, mà còn đưa những người khác lâm vào nơi bế 

tắc. Bởi những lẽ đó, tâm của ta phải chánh đại quang minh mới 

có thể chiếu soi và phá hết hắc ám. 



Khi Mê Thầy Ðộ, Khi Ngộ Tự Ðộ   

Bây giờ là thời gian của thiền thất (ngày 15 tháng 12 năm 1977), 

Quý  vị  hãy  đề  khởi  thoại  đầu  lên  để  tham,  để  dụng  công  trong 

181 

từng  giờ  từng  khắc.  Người  tu  hành  phải  tự  mình  tu,  không  ỷ  lại 

vào người khác, càng không thể ỷ lại vào thầy của mình. Tại thiền 

thất  chúng  ta  tu  chớ  không  phải  thầy  của  ta  tu,  điểm  này  phải 

nhận  cho  rõ.  Có  người  nghĩ  rằng:  "Thời  gian  Thầy  ở  Vạn  Phật 

Thánh Thành thì ta dụng công tu; Thầy đi vắng thì ta khỏi cần tu 

tinh tấn nữa". Nghĩ như vậy là không thể được. Bất luận thầy có 

mặt ở Vạn Phật Thánh Thành hay không, chúng ta vẫn cố gắng 

tu hành tinh tấn, trước sau phải tu rốr áo, thì mới có cơ thành tựu. 

nếu chẳng phải vậy thì quý vị chỉ là tu bên ngoài, tự dối mình và 

dối người, vĩnh viễn không thể nào giải thoát được. 

Tham  thoại  đầu  là  tham  câu  "niệm  Phật  là  ai?",  tự  hỏi  ai  đương 

niệm Phật? Nếu nói: "Tôi đương niệm Phật" vậy khi tôi chết đi thì 

cái "tôi" này chạy đi đàng nào vậy? Rõ ràng không phải cái "tôi". 

Tham cứu như vậy thì không kiếm ra cái "tôi". Nếu cái "tôi" không 

có thì đương lúc còn sống ta khỏi cần tu hành nữa chăng? Nghĩ 

như vậy cũng không đúng. Vậy  làm sao mới đúng? Tức là phải 

tham cứu cái mặt mũi gốc của ta (bổn lai diện mục), cái đó như 

thế nào trước khi cha mẹ sanh ra ta? Tham cho thấu đáo, tức sẽ 

khai ngộ. 

Niệm Phật là ai đó? Phải truy cứu từng giờ từng khắc, từng giây 

từng phút không lơ là. Thật ra đây là cách dụng công lấy độc trị 

độc.  Niệm  Phật  là  ai?  Tuy  nó  cũng  là  một  niệm,  nhưng  lấy  một 

niệm để khống chế hết thảy các niệm khác, lấy  một vọng tưởng 

để đình chỉ hết thảy mọi vọng tưởng. Khi đình chỉ tới độ tột cùng 

sẽ  tới  lúc  nước  rút  đá  hiện,  chân  tướng  hiển  bày  và  được  khai 

ngộ. 

Thế  nào  là  khai  ngộ?  Là  nhận  rõ  một  cách  chân  thực  chính  ta 

như  thế  nào,  chứng  được   lý  không,  hiểu  rõ  hết  thảy  đều  là  hư 

182 

vọng và đó mới là sự hiểu biết chân thực. Lúc đó quý vị biết được 

"Bổn  lai  không  một  vật,  chỗ  nào  vướng  bụi  bậm?"  là  loại  cảnh 

giới  nào.  Ðó  cũng  là  cảnh  giới  của  minh  tâm  kiến  tánh.  Có  câu 

"minh tâm vô nan sự, kiến tánh bất tri sầu", ngụ ý rằng khi đã đạt 

tới chỗ minh tâm, thì gặp cảnh ngộ nào cũng không ưu sầu. Còn 

có câu như sau: 

Tự cổ thần tiên vô biệt pháp 

Quảng sanh hoan hỷ bất sanh sầu. 

Câu trên có nghĩa là thần tiên thuở trước chẳng có gì khác lạ, bởi 

sanh tâm hoan hỷ rộng lớn nên không có ưu sầu. Ðó là đặc điểm 

của những vị tu Ðạo. 

Ai tu Ðạo rồi thì gặp nghịch cảnh hay thuận cảnh trong tâm cũng 

không  động.  Nếu  định  lực  tới  trình  độ  đó,  thì  sẽ  không  còn  bị 

cảnh  lay  chuyển,  mà  ngược  lại  có  thể  chuyển  cảnh.  Ðó  mới  là 

công phu chân chánh của người tu Ðạo. Lại có câu: 

Thái sơn băng tiền nhi bất kinh 

Mỹ sắc đương tiền nhi bất động. 

 Tạm dịch: 

 Thái Sơn sụp đổ mà không sợ 

 Sắc đẹp trước mắt tâm không động. 

Người  con  trai  đứng  trước  người  đẹp  như  Tây  Thi  chẳng  hạn, 

nếu  theo  phép  quán  "sọ  đầu  lâu",  tự  nhiên  sẽ  hết  động 

tâm.Người con gái khi gặp một chàng trai anh tuấn như Phan An 

năm  xưa,  nếu  theo  phép  quán  "xương  trắng",  cũng  chẳng  động 

183 

tâm. Nếu không có pháp đó thì mỗi khi gặp gái đẹp, trai anh tuấn, 

cái  tâm  liền  chạy  lăng  xăng,  như  vượn  leo,  như  ngựa  chạy, 

không biết như thế nào mới đúng. Chỉ vì không đủ định lực, thành 

thử uổng phí mất Ðạo nghiệp, thật đáng tiếc biết bao! 

Ngày  hôm  nay  tôi  nhận  được  thư  của  hai  vị  đương  trên  đường 

hành hương "tam bộ nhất bái" và tôi hiểu những điều chẳng thể 

nghĩ bàn mà họ vừa trải qua, khi được các vị long thần hộ pháp 

che chở. "Cảm ứng Ðạo giao" là như vậy. Hai vị đó đã thành tâm 

lễ lạy, thực tâm niệm tụng, làm cảm động tới các vi thiên long bát 

bộ nên họ luôn luôn có mặt ở bên cạnh để hộ trì. Bởi vậy đi tới 

chỗ  nào  hai  vị  này  cũng  gặp  may  mắn,  gặp  dữ  hóa  thành  lành. 

Chúng ta nên lấy các vị này làm gương sáng, soi lại chính mình, 

coi mình có thanh tịnh như vậy hay không? Có sáng suốt, có trí 

huệ, có bặt các vọng tưởng hay không? 

Này quý vị! Quý vị nghe Kinh nghe pháp, cần phải ngộ tự tánh, tự 

ngộ  và  tự  độ  cho  mình.  Không  thể  ý  lại  vào  sư  phụ!  Phải  trông 

cậy  nơi  chính  mình.  Người  ta  nói  "dẫn  tới  cửa  là  vị  thầy,  tu  là 

đương sự". Phải tin nơi trí huệ của mình, không thể tin vào ngu si 

của  mình,  đó  là một  điểm  vô  cùng  trọng  yếu.  Chúng  ta  dự  thiền 

thất với mục đích tự tánh tự độ. Xưa Lục Tổ đã từng nói: "Khi mê 

thầy độ, khi ngộ tự độ". 

Nay  chúng  ta  tham  thiền,  phải  lợi  dụng  từng  giây  phút,  chớ  để 

uổng  phí  thời  gian.  Bởi  vậy  trong  thời  gian  tham  thiền  chúng  ta 

không lạy Phật, không quá đường hay cúng ngọ, là vì cớ gì? Như 

vậy là muốn giúp quý vị chuyên chú vào sự dụng công. Thêm một 

phút tham, thì cơ hội khai ngộ gần hơn một phút, đâu có dư thời 

gian nào để làm việc khác, để tán chuyện, để tụ hội nhau? Nếu 

như  túm  năm  tụm  ba,  nói  chuyện  thị  phi,  toàn  những  điều  vô 

184 

nghĩa, thì quả là phí hoài cơ hội khai ngộ. Dầu có tham trong tám 

vạn  đại  kiếp  cũng  không  có  hy  vọng  gì.  Trong  thiền  thất,  phải 

thực thà mà tham! Hãy tham "niệm Phật là ai?" tham "bổn lai diện 

mục truớc khi cha mẹ sanh ta là gì?" Ðó là chìa khóa khai mở trí 

huệ. 



Tham Thiền Phải Khắc Phục "Cửa Ðau" 

Hôm nay, năm mới, tôi xin chúc quý vị "Năm mới hạnh phúc". Tục 

lệ của thế gian là như vậy. Chúng ta là những kẻ xuất thế, lẽ ra 

không theo lề thói đó, nhưng chúng ta hãy còn là người trong thế 

gian,  nếu  như  quá  xa  cách  thế  gian  thì  chúng  ta  sẽ  xa  lìa  mọi 

người.  Bởi  vậy,  tôi  vẫn  y  theo  lễ  tục,  chúc  mọi  người  một  câu 

"năm mới hạnh phúc". Tôi lại nói thêm bài kệ này: 

Kim phùng nhất cửu bát nhị niên 

Thập phương tụ hội lai tham thiền 

Hồi quang phản chiếu Quán Tự Tại 

Vạn Phật Thành trung tuyển thánh hiền. 

 Tạm dịch: 

 Năm nay một chín tám mươi hai 

 Tham thiền hội tụ Vạn Phật này 

 Hồi quang phản chiếu Quán tự Tại 

 Thánh hiền tuyển lựa chính nơi đây. 

185 

Năm  mới  chúc  hạnh  phúc!  Ðối  với  chúng  ta  những  người  tham 

thiền, cần đạt tới "thiền duyệt vi thực", tức lấy sự tham thiền làm 

thực phẩm. Ngưòi tham thiền chân chánh dầu đã ăn hay chưa ăn 

cũng  không  nhớ;  mặc  đồ  vào  hay  chưa  mặc,  ngủ  rồi  hay  chưa 

ngủ, cũng không nhớ. Tham tới rốt ráo, thì trên không biết có trời, 

dưới không biết có đất, chặng giữa không thấy có người, hòa với 

hư không làm một, sống trong một cảnh giới vô nhân, vô ngã, vô 

chúng sanh, vô thọ giả. Trong cảnh huống đó thì dầu có đau chân 

cũng đâu ngại gì, đau lưng, cũng không sợ vì sự nhẫn nại dụng 

công đã giúp cho thiền giả vượt qua hết thảy mọi thứ. Bởi không 

thấy  có  người,  có  ta,  có  chúng  sanh,  có  thọ  giả,  thì  ai  là  người 

đương đau? Hơn nữa, khi đã qua cái "cửa đau" thì cái đau cũng 

qua luôn, còn nếu chưa qua thì đau vẫn còn. Qua được cửa đau 

thì không những thiền giả hết đau mà còn được tự tại, vui sướng 

vô cùng. 

Không  có  gì  kỳ  diệu  bằng  pháp  môn  tham  thiền,  bởi  tham  thiền 

mới đưa tới trạng thái thiền duyệt vi thực và pháp hỷ sung mãn. 

Cũng vì vậy mà xưa nay các thiền gia có thể ngồi luôn nhiều ngày 

mà không đứng dậy. Chân họ có bị đau không? Ðương nhiên là 

có đau! Nhưng họ chịu đau được, họ có thể chịu đựng những gì 

mà người khác không chịu nổi. họ có sức tinh tấn dũng mãnh, chỉ 

biết  dấn  bước  tới  trước,  chớ  không  biết  lùi,  do đó  họ  mới  thành 

công. 

Tham  thiền  phải  có  đủ  nhẫn  nại  vì  nhẫn  nại  là  vốn  của  sự  khai 

ngộ.  Tỷ  như  người  làm  ăn  buôn  bán,  phải  có  vốn  liếng  thì  việc 

kinh doanh mới phát triển và được lời nhiều. Chúng ta tham thiền 

phải khắc phục cái cửa đau; vượt qua được cửa đau rồi thì con 

đường sáng sủa rộng mở, dẫn thẳng tới cảnh giới minh tâm kiến 

186 

tánh.  Khi  chưa  qua  cửa  quan  này  thì  vẫn  còn  trong  tình  trạng 

"sơn cùng thủy tận, đường tắc nghẽn", vượt qua được thì là cảnh 

giới "dưới liễu hoa tươi, lại một thôn". Có các câu nói như sau: 

Không xả được tử, không đổi được sanh 

Không xả được giả, không thành được chân 

Không xả được khổ, không đạt được lạc. 

Chúng  ta  tham  thiền  phải  có  một  tinh  thần  như  vậy  mới  có  hy 

vọng thành công. Phải phá cánh cửa gian nan khốn khổ, mới thấy 

được  cảnh  giới  (thực  tại)  khác.  Bởi  lý  do  đó  mà  chúng  ta  phải 

chuyên  nhất  trong  việc  tham  thiền.  Quý  vị  hãy  chú  ý!  Chúng  ta 

đến chỗ này là để tham thiền, không phải để tiêu thời gian, phải 

mang  hết  chí  nguyện  chân  chánh  ra  dụng  công,  với  tất  cả  sự 

nhẫn nại chân chánh để ngồi thiền. Phải nhớ một điều rằng trên 

thế  gian  không  có  thứ  gì  gặt  hái  được  mà  chẳng  do  công  lao 

mang  lại.  Không  bỏ  công  làm  nhưng  lại  muốn  hưởng,  đâu  có 

chuyện dễ dàng như vậy? Ðó là mơ tưởng hão huyền, chẳng hề 

có thật. Chỉ có sức lực của mình bỏ ra thì mới mong ngày thành 

tựu.  Nay,  qua  năm  mới,  quý  vị  có  sự  mong  mỏi  mới,  mong  mỏi 

năm  nay  khai  ngộ.  Hy  vọng  tất  cả  chúng  ta  hướng  tới  mục  tiêu 

này  mà  gắng  sức  tiến  tới,  nếu  chưa  khai  ngộ  thì  chưa  ngừng 

bước. 

 Khai thị tại Vạn Phật Ðiện, Vạn Phật Thánh Thành 

Thiền thất từ ngày 1 đến ngày 8, tháng 1 năm 1982 

187 

Thế Nào Là Ðủ Tư Cách Tham Thiền   

Phàm  làm  bất  cứ  một  công  trình  gì,  cũng  phải  trải  qua  một  giai 

đoạn  tôi  luyện  mới  tới  được  thành  công.  Pháp  môn  tham  thiền 

còn khó hơn nữa. Thiền giả phải nếm đủ loại tân khổ và tôi luyện, 

mới tiến bước được. Hễ tham gia thiền thất điều quan trọng nhất 

là  phải  có  tâm  nhẫn  nại;  nhẫn  nại  làm  những  công  việc  mình 

không  ưa  thích;  nhẫn  nại  chịu  đựng  những  gì  không  chịu  đựng 

nổi.  Phải  có  tinh  thần  như  vậy  mới  đủ  tư  cách  tham  thiền,  bằng 

không  thì  miễn  bàn.  Thân  ở  tại  Thiền  đường  mà  tâm  thì  ở  nơi 

khác,  dầu  tham  đến  đâu  cũng  là  uổng  công,  không  thành  tựu 

được gì hết. 

Tham thiền là tôi luyện thân này thành chất kim cương, chẳng khi 

nào bị hoại diệt. Nếu đã nguyện ý tôi luyện thân này thì gặp khổ 

phải  ráng  hết  sức  chịu  đựng,  bởi  có  câu:  "Chịu  khổ  thì  hết  khổ, 

hưởng phước thì tiêu phước". 

Ðối với những gì ta hoan hỷ làm thì ta lại càng phải gắng sức hơn 

nữa,  kẻo  phụ  lại  tấm  lòng  lúc  ban  sơ  đưa  ta  tới  tham  gia  thiền 

thất. Về điểm này xin quý vị đặc biệt chú ý! 

 

Thân Mang Bệnh Khổ Bởi Duyên Nào? 

Trường Ðại Học Pháp Giới Phật Giáo thuộc Tổng Hội Pháp Giới 

Phật  Giáo,  lần  đó  tổ  chức  một  cuộc  du  hành  đi  Ðông  Nam  Á 

Châu để hoằng dương Phật Pháp. Trước khi đi, tôi đã biết trước 

chúng  ta  sẽ  gặp  một  số  trở  ngại,  bởi  bất  luận  đi  chỗ  nào  hoằng 

Pháp tôi cũng đều gặp những cản trở và sự đố kỵ. Tại sao vậy? 

Bởi tôi quá trực tính, tôi không chịu a dua theo mọi người, bởi đó 

188 

mà sanh ra đố kỵ. Tuy nhiên, sự tin tưởng của tôi là tà không thể 

thắng được chánh, loài ma quỷ không có cách gì làm hại được. 

Tôi  tin  tưởng  rằng  Phật  và  Bồ-tát  luôn  luôn  hộ  trì  pháp  của  tôi. 

Nơi  tôi  đến,  tuy  gặp  nhiều  trở  ngại,  nhưng  chúng  chẳng  có  tác 

dụng  gì,  chẳng  phát  sanh  những  chuyện  đáng  tiếc,  gặp  chuyện 

dữ đều hóa lành, nơi nào cũng bình an vô sự. Chính là do Phật 

và Bồ-tát đã gia hộ. 

Tôi  đến  bất  cứ  địa  phương  nào,  thường  ngày  vẫn  gặp  những 

người đau bệnh đến xin được cứu chữa. Mang bệnh là do nghiệp 

nặng từ kiếp quá khứ, nếu như không thế, đương sự tất không bị 

quái  tật.  Những  người  đến  kiếm  tôi,  đều  mang  những  chứng 

bệnh lạ, Tây y và Ðông y đều bó tay, không cách gì chữa hết. Ða 

số  những  người  mang  quái  tật  trong  mình,  là  do  trong  kiếp  quá 

khứ  ham  lợi  dụng  người  mà  không  muốn  bị  thua  thiệt;  hoặc  giả 

họ  là  những  người  bỏn  xẻn,  không  muốn  mất  cho  ai  một  xu, 

không biết giúp đỡ người nghèo, chỉ nghĩ về mình, không biết tới 

ai  khác,  luôn  luôn  ích  kỷ  tự  lợi,  thấy  lợi  quên  điều  nghĩa,  càng 

ngày  càng  ngập  thêm  nghiệp  chướng,  nên  mới  dẫn  tới  bệnh  lạ 

trong kiếp này. 

Mang  bệnh  lạ  còn  phải  kể  thêm  những  ai  hủy  báng  Tam  Bảo 

trong  kiếp  trước,  thậm  chí  hủy  báng  Kinh  điển  Ðại  thừa,  một  tội 

có  thể  khiến cho  người  ta  bị  đọa  địa  ngục  để chịu  khổ  và khi  ra 

khỏi địa ngục thì chuyển làm kiếp súc sanh, chim muông hay thú 

vật. Tới khi chúng sanh đó được lên làm người thì sáu căn không 

toàn vẹn, hoặc bị khuyết tật, hoặc mắt bị mù, tai bị điếc, câm hay 

ngọng,  chân  khập  khễnh,  tóm  lại  làm  thân  người  không  đầy  đủ. 

Nguyên do bởi kiếp trước họ tạo nghiệp ác nên kiếp này chịu quả 

báo. 

189 

Gặp quả báo như vậy, lẽ ra họ phải dốc lòng sám hối, và làm thật 

nhiều công đức mới đúng. Tiếc rằng, không những họ không tỉnh 

ngộ,  mà  còn  coi  tiền  tài  quý  như  thân  mạng,  lại  còn  muốn  lợi 

dụng kẻ xuất gia này. Họ cầu tôi chữa bệnh, chẳng muốn mất tiền 

nhưng  muốn  hết  bệnh.  Khi  khỏi  được  bệnh,  họ  có  vẻ  hào  hiệp 

đưa ra một phong bì đỏ để cúng dường. Tuy nhiên trong bao màu 

đỏ đó chỉ có một đồng, hai đồng cho đến năm đồng là cùng (tiền 

Tân-gia-ba  hay  Mã-lai-á).  Nghiệp  chướng  của  họ  nặng  như  vậy 

mà còn tính chuyện lợi dụng, thật đáng thương! 

Tại  sao  tôi  lại  kể  những  chuyện  này  với  quý  vị?  Chính  là  muốn 

quý vị đề cao cảnh giác, cẩn thận giữ gìn chớ có tạo ác nghiệp. 

Trong  Phật  giáo  không  thể  phỉ  báng  Tam  Bảo,  không  thể  phỉ 

báng  Kinh  Ðại  thừa,  không  thể  hồ  nghi  mà  không  chịu  tu  hành, 

không thể nói dối để gạt mọi người. Nếu như tạo ra những loại ác 

nghiệp  như  vậy,  thì  tương  lai  nhất  định  bị  đọa  địa  ngục.  Tới  lúc 

đó thì thầy có thương cũng đành chịu, không có cách gì giúp đỡ. 

Tôi có lời nói trước như vậy để sau này đừng có trách tôi không 

chịu cứu giúp quý vị. 

 

Tham Ðắm Cảnh Giới Thì Chiêu Cảm Ma Chướng   

Trong  pháp  tham  thiền,  người  tu  phải  dấn  bước  thực  sự,  khổ 

công miệt mài, dũng mãnh tiến tới, tuyệt dối không lùi bước. Có 

 hằng tâm như vậy mới là người tu thiền chân chánh. 

Trong  lúc  tham,  phải  lấy  sự  nhẫn  nại  khắc  phục  mọi  thứ  đau, 

chân  đau  hay  lưng  đau  cũng  mặc.  Muốn  tới  được  khai  ngộ  thì 

phải  nhẫn  nại,  bằng  không  thì  không  thể  khai  ngộ.  Nhẫn  nại  ở 

đây bao gồm mọi thứ nhẫn, chịu đói, chịu khát, chịu đau, chịu hết 

190 

thảy mọi thứ. Nhẫn được thì phá trừ được chấp ngã. Như không 

có ngã chấp thì khi quán sát tâm cũng không thấy tâm nữa; quán 

hình sắc bên ngoài thì hình cũng chẳng có; hướng xa hơn nữa thì 

vạn  hữu  cũng  mất.  Ðó  là  lúc,  trong  không  có  thân  tâm,  ngoài 

chẳng có thế giới, tất cả là không, 

Cái "không" này cũng không thể chấp trước nó, bởi nếu còn tham 

đắm vào "không" thì cũng là một thứ chấp trước. Do đó, "không" 

cũng  phải  xả  bỏ,  mới  có  thể  cùng  thế  giới  hợp  nhất,  ta  và  hư 

không chẳng còn gì phân biệt. Nếu đưa cảnh giới này tới chỗ rốt 

ráo thì sẽ có định. Ðịnh chẳng phải là một trạng  thái mơ hồ, mà 

ngược lại rất sáng suốt, như câu nói:  như như bất động, liễu liễu 

 thường tri, nghĩa là bất động nhưng không lúc nào là không biết 

hết  mọi  sự.  Tham  thiền  chẳng  phải  là  một  dịp  ngồi  để  suy  tính, 

hay vì ham kiếm một cảnh giới nào. Có những loại vọng tưởng đó 

thì ma sẽ tới phá. 

Trong Kinh Kim Cang có câu: 

Hết thảy mọi tướng đều là hư vọng 

Nếu thấy các tướng là chẳng phải tướng, tức thấy Như Lai. 

Bởi  vậy,  người  tham  thiền  không  thể  tham  đắm  vào  cảnh  giới, 

cũng  không  được  cầu  thần  thông.  Tham  như  vậy  có  thể  bị   tẩu 

 hỏa  nhập  ma.   Cũng  không  nên  tham  đắm  danh  lợi,  kẻo  có  thể 

mắc  vào  vòng  tà  đạo,  làm  kẻ  quyến  thuộc  của  ma  vương.  Ðiều 

này quả là đáng sợ! Người tham thiền phải là vô chấp, vô tham, 

cho nên có câu nói: "Phật đến chém Phật, ma đến chém ma", và 

phải dùng kiếm báu của vua kim cương (trí huệ) để chém đứt mọi 

thứ. Cảnh giới tốt chẳng ham mà cảnh giới xấu cũng mặc. Ngàn 

vạn lần đừng ham những thành tựu nhỏ nhoi, đó chỉ là hiệu quả 

191 

của  công  phu  tu  tập;  sinh  tâm  tham  đắm  sẽ  đi  vào  đường  tà, 

chúng ta phải hết sức cảnh giác! 

Trong  lúc  nhập  thất,  cái  "ta"  phải  quên  đi,  người  cũng  quên  đi, 

quên cả thời gian và không gian. Có câu nói: "Quét hết mọi pháp, 

ly hết mọi tướng", hết thảy đều không chấp, tất cả buông bỏ, tới 

lúc đó có thể đi vào cảnh giới Tứ thiền thiên. 

 

Cảnh Giới Tứ Thiền Thiên  

Người tham thiền khi nào tới được tình trạng vô ngã vô nhân tức 

là vào được cảnh giới Sơ thiền, còn gọi là "Ly sanh hỷ lạc địa". 

Tới  giai  đoạn  này,  thiền  giả  phá  sự  chấp  trước  về  chúng  sanh, 

chứng  được  "thiền  duyệt  vi  thực"  và  cảm  thấy  một  niềm  hỷ  lạc 

với pháp một cách sung mãn. Trong cảnh định này,  hô hấp chấm 

dứt,  nghĩa  là  không  thở  ra,  không  thở  vào,  thiền  giả  vui  sướng 

một cách đặc biệt. Loại khoái lạc này rất kỳ diệu không thể tả ra 

được, tóm lại người thường không có được khoái lạc đó. 

Trong  cảnh  Nhị  thiền,  còn  gọi  là  "Ðịnh  sinh  hỷ  lạc  địa"  thiền  giả 

cảm thấy một niềm hỷ lạc tột cùng. Thiền giả ngồi tại chỗ, chẳng 

ăn, chẳng uống,  mạch không còn đập nữa, giống như người đã 

chết, nhưng ý niệm vẫn còn, biết là mình đương tĩnh tọa. 

Trong  cảnh  định  của  Tam  thiền,  hay  còn  gọi  là  "Ly  hỷ  diệu  lạc 

địa", thiền giả lìa bỏ thiền duyệt vi thực, lìa cả sự khoái lạc sung 

mãn về pháp hỷ, chứng được một sự khoái lạc vi diệu, không có 

gì tả được, hoàn toàn chẳng thể  nghĩ bàn.  Trong  cảnh giới này, 

các niệm đều dừng lại, một niệm cũng chẳng dấy lên. Có câu nói: 

Nhất niệm bất sanh toàn thể hiện 

192 

Lục căn hốt động bị vân già. 

 Tạm dịch: 

Một niệm chẳng sanh toàn thể hiện 

Sáu căn chợt động, bị mây che. 

Tứ thiền còn gọi là "Xả niệm thanh tịnh địa" là một cảnh giới trong 

đó  không  những  các  niệm  dừng  lại  mà  chúng  còn  bị  buông  xả 

hết. Lúc ấy thiền giả đạt tới một trạng thái thanh tịnh phi thường, 

và sự khoái lạc cũng phi thường vi diệu. Tuy nhiên, cảnh giới của 

Tứ  thiền  vẫn  là  cảnh  giới  phàm  phu,  chưa  phải  là  chứng  quả, 

thiền  giả  chớ  quá  tự  hào.  Giai  đoạn  chứng  quả  thì  hãy  còn  xa 

lắm,  thiền  giả  phãi  cố  gắng  tham,  tiếp  tục  tham, dấn  bước  thêm 

nữa mới tới được cảnh giới của"Năm Cõi Trời Bất Hoàn hay Ngũ 

Bất Hoàn Thiên", ở đây mới là nhập vào dòng Thánh. 

Xưa, Tỳ kheo Vô Văn (Tỳ kheo Vô Văn tức là vị Tỳ kheo không 

hiểu  biết,  không  có  học  hỏi  -  Unlearned  Bikshu),  tới  được  cảnh 

giới Tứ thiền này, lầm tưởng mình đã chứng quả, nên đi tới đâu 

cũng tự khoe như vậy. Bởi chưa thấu triệt Phật Pháp nên mới nói 

lời vọng ngữ, thành kết quả bị đọa địa ngục Vô gián. 

 

Bí Quyết Của Tham Thiền 

Chữ  "thiền"  dịch  nghĩa  là  "tĩnh  lự",  cũng  dịch  là  "tư  duy  tu".  Tư 

duy chính là tham; tĩnh lự là nghĩa "thời thời cần phất thức, vật sử 

nhạ trần ai". Thực tập tư duy tu có nghĩa là chúng ta phải đề khởi 

thoại  đầu,  luôn  luôn  tâm  niệm,  không  giây  phút  nào  rời.  Có  câu 

nói: "Sớm như thế ấy, chiều như thế ấy".  Phải bằng vào tự tánh 

193 

 mà  dụng  công,  không  tìm  cầu  ở  bên  ngoài.  Nếu  gặp  cảnh  rồi 

chạy  theo  cảnh,  sẽ  đi  lầm  đường.  Cảnh  giới  từ  tự  tánh  sanh  ra 

mới  là  cảnh  giới  chân  thật.  Mong  rằng  quý  vị  phải  thật  hiểu  rõ 

điểm này, bằng không sẽ lọt vào vòng của ma vương, làm quyến 

thuộc của chúng. 

Pháp  môn  tĩnh  lự  đòi  hỏi  một  sự  dụng  công  triền  miên  rằng  rịt, 

không  lúc  nào  gián  đoạn.  Dụng  công  kiểu  này  có  thể  ví  như 

phương  cách  gà  mẹ  chuyên  tâm  ấp  trứng,  như  rồng  thận  trọng 

nuôi dưỡng hạt châu, cũng như thái độ mèo rình chuột một cách 

nhẫn  nại.  Tham  thiền  phải  có   kiên  tâm,  thành  tâm  và   hằng  tâm. 

Không  thể  có  tâm  kiêu  ngạo,  thấy  mình  cao  hơn  hoặc  hay  hơn 

người khác. Như có những tư tưởng đó, thì loại ma cuồng điên 

sẽ nhập vào khiến cho công phu không có hiệu quả. 

Khi  tham  thiền  không  nên  sanh  vọng  tưởng.  Có  vọng  tưởng  thì 

chẳng có lợi ích gì, chỉ uổng phí thời gian công phu. Tham thiền 

phải có tâm nhẫn nại, tâm trường viễn, tức nghĩ về lâu về dài. Bí 

quyết tham thiền là chữ  nhẫn; cái gì nhẫn không được cũng phải 

nhẫn;  nhẫn  đến  cực  điểm,  thì  bỗng  nhiền  thấu  suốt,  bừng  sáng 

khai ngộ. Nếu không nhẫn nại, không chịu đựng khổ, không chịu 

khó nhọc, khi gặp trở ngại tất sẽ đầu hàng. Những cung cách đó 

không thể chấp nhận và rất kỵ đối với tham thiền. 

 

Kiếm Báu Của Kim Cương Vương Chặt Ðứt Vọng Tưởng  

Vọng  tưởng  chính  là  hòn  đá  vướng  chân  trên  đường  khai  ngộ. 

Tham  câu  "niệm  Phật  là  ai?"  tức  là  dùng  kiếm  báu  của  Kim 

Cương vương, chặt đứt hết mọi vọng tưởng. Khi Ðức Phật Thích 

Ca  vừa  chứng  được  quả  chánh  giác  dưới  gốc  cây  bồ  đề,  ngài 

194 

liền nói: "Lạ thay!  Lạ thay!  Tất cả chúng sanh, chẳng trừ ai, đều 

có  đầy  đủ  đức  tướng  và  trí  huệ  Như  Lai,  nhưng  hiềm  vì  vọng 

tưởng chấp trước, nên không chứng được." Như vậy, Phật đã nói 

với  chúng  ta  một  cách  rõ  ràng  lý  do  gì  chúng  ta  không  thành 

Phật. Chẳng qua là do vọng tưởng và chấp trước, do đó chúng ta 

phải phá bỏ những thứ này. Phá bằng cách nào? Chính là dùng 

chữ "ai", coi như cái đục để đục xuống, đục cho tới nước rút đá 

hiện thì sẽ thành công. 

Tham  thiền  tức  là  tham  câu  "niệm  Phật  là  ai?",  trong  từng  thời 

khắc  tham  cứu  cứu  vấn  đề  này,  không  được  gián  đoạn.  Lâu 

ngày, tự nhiên sẽ có tin vui, nên có câu: "Cửu tọa hữu thiền, cửu 

trú hữu duyên". 

Ngồi  trong  một  thời  gian  dài  tự  nhiên  sẽ  có  thiền.  Trú  ngụ  lâu 

ngày ở một nơi nào tự nhiên sẽ có duyên qua lại với láng giềng, 

ta  cùng  với  mọi  người  dung  hòa  tình  cảm,  nên  tất  cả  sống  với 

nhau trong sự an bình. 

Tham  thiền  khi  tới  trình  độ  tinh  diệu,  không  những  vọng  tưởng 

tiêu tan, mà tính khí dịu hòa, bớt phiền não, nhân phẩm cao, khí 

độ cũng rộng lớn. Lúc đó trí huệ hiển bày, biết rõ phải trái, phân 

biệt thiện ác, tham sân si cũng được thanh lọc sạch, chỉ còn lại là 

ánh  sáng  của  Giới  Ðịnh  Huệ  chiếu  rọi  và  soi  thấu  năm  uẩn  đều 

không. 



195 

Sơ Lược về Hòa Thượng Tuyên Hóa 

Hòa  Thượng  Tuyên  Hóa  họ  Bạch,  tên  thật  là  An  Từ,  tự  là  Ðộ 

Luân.  Ngài  quê  ở  huyện  Song  Thành,  tỉnh  Tùng  Giang  thuộc 

Ðông Bắc, Trung Hoa, tức là Mãn Châu. 

Phụ  thân  Ngài  tên  Phú  Hải,  chuyên  làm  nghề  nông.  Mẹ  họ  Hồ, 

sinh được tất cả tám người con, năm trai ba gái; và Ngài là út. 

Hồ  thái  phu  nhân  thọ  chay  trường,  niệm  Phật,  chẳng  hề  gián 

đoạn.  Một  đêm  nọ  phu  nhân  nằm  mộng  thấy  Ðức  Phật  A-Di-Ðà 

hiện  thân  phóng  đại  quang  minh  chiếu  triệt  thế  giới,  chấn  động 

thiên địa. Giật mình tỉnh giấc, phu nhân ngửi thấy mùi hương kỳ 

diệu khắp phòng, rồi sau đó hạ sanh ra Ngài. 

Ngài vừa ra đời liền liên thanh khóc suốt ba ngày đêm không dứt. 

Chính là vì đau xót cho nỗi khổ của thế giới Ta-Bà nầy vậy. 

Ngài cư ngụ tại một thôn quê rất nhỏ bé, thưa thớt nhà cửa. Thế 

nên,  đến  năm  mười  một  tuổi  Ngài  vẫn  chưa  hề  thấy  qua  người 

chết.  Một  hôm,  Ngài  cùng  lũ  bạn  trong  thôn  dạo  chơi  chốn  điền 

dã. Bất chợt Ngài thấy một em bé, miệng ngậm, mắt nhắm, nằm 

bó trong đám rơm bên lề. Ngài gọi mà đứa bé chẳng đáp, rờ thì 

chẳng có hơi thở. Ngài lấy làm khó hiểu vô cùng nên hỏi lũ bạn. 

Có kẻ hiểu biết liền nói: "Ðứa bé đã chết rồi!" Song Ngài vô cùng 

ngạc nhiên, không hiểu thế nào là chết. Về nhà, Ngài liền hỏi mẹ, 

bà dạy: "Phàm là người, ai cũng phải chết. Có kẻ chết già, có kẻ 

chết vì bệnh, cũng có kẻ chết vì tai nạn. Bất luận là giàu sang hay 

nghèo khó, bất luận là sĩ, nông, công, thương, hay quan lại, ai ai 

rốt cuộc cũng phải chết." 

196 

Ngài  lại  hỏi:  "Nếu  thật  như  vậy,  có  cách  gì  thoát  được  chết 

không?"  Bấy  giờ  trong  nhà  có  vị khách  xưa  kia  từng  tu  Ðạo,  đỡ 

lời đáp rằng: "Chỉ có cách tu Ðạo, minh ngộ tự tâm, triệt kiến bổn 

tánh thì mới liễu đoạn sanh tử, siêu thoát luân hồi, thành Chánh 

Giác, chứng Vô Sinh." 

Tuy lúc đó Ngài còn nhỏ tuổi, song đối với lời vị khách nói, Ngài 

tỉnh  ngộ  sâu  xa,  do  đó  Ngài  lập  định  chủ  trương  quyết  chí  xuất 

gia tu Ðạo. 

Khi Ngài mang chuyện xuất gia bàn với mẹ, bà dạy: "Xuất gia là 

chuyện tốt lắm, nhưng cũng không phải là chuyện dễ làm. Cần có 

thiện căn, có đại nguyện lực, cần phát đại Bồ Ðề tâm thì mới có 

thể  thành  tựu  Vô  Thượng  Ðạo.  Nay  con  có  lòng  vậy,  ta  hết  sức 

đồng ý, cũng thật là phù hợp với giấc mộng xưa kia vậy. Nay ta 

đã già, ngày tháng chẳng còn bao lâu, các anh chị con đều đã tự 

lập.  Con  nên  ở  lại  để  phụng  dưỡng  cha  mẹ;  khi  ta  mất  rồi,  con 

xuất gia tu hành, lúc đó cũng chẳng muộn." 

Ngài vâng lời cha mẹ, rồi sau đó hằng ngày thường theo mẹ lạy 

Phật. Lạy Phật xong, Ngài lạy cha mẹ. 

Ngày qua ngày, đông tàn xuân đến, Ngài cung kính phụng dưỡng 

song  thân  như  đối  với  Phật  vậy.  Chẳng  bao  lâu  tiếng  tăm  hiếu 

thảo  đồn  khắp  bốn  phương,  khi  đó  mọi  người  đều  gọi  Ngài  là 

Bạch Hiếu Tử (người con chí hiếu họ Bạch). 

Năm  Ngài  19  tuổi  thì  mẹ  Ngài  qua  đời;  bấy  giờ  Ngài  từ  giã  họ 

hàng  lên  chùa  lạy  Hoà  Thượng  Thường  Trí  làm  Thầy  và  quy  y, 

chính  thức  xuất  gia,  thọ  giới.  Sau  đó,  Ngài  về  lại  nơi  mộ  phần 

thân mẫu để thủ hiếu trong ba năm. Suốt thời gian ấy, Ngài sống 

trong  một túp lều tranh  nhỏ, ngày ngày tọa Thiền, đọc tụng kinh 

197 

điển  Ðại  Thừa  và  niệm  danh  hiệu  Phật  A-Di-Ðà.  Rất  nhiều  lần 

Ngài ngồi Thiền rồi nhập Ðịnh, liên tiếp trong nhiều tuần lễ chẳng 

rời thiền sàng. 

Một đêm nọ, dân trong thôn gần đó hốt hoảng thấy túp lều tranh 

của  Ngài  hừng  hực  lửa  đỏ.  Ánh  lửa  hồng  phừng  thẳng  lên  giữa 

không  trung  và  túp  lều  tranh  thì  sáng  rực  như  ban  ngày.  Nhiều 

người chạy đến mộ, hô hoán: "Nhà Hiếu Tử bị cháy rồi!" Cả trăm 

người  trong  làng  hè  nhau  xách  gáo,  đem  xô  tới  để  chữa  cháy. 

Song,  khi  tới  nơi  họ  chỉ  thấy  túp  lều  tranh  bình  lặng,  lửa  chẳng 

cháy và Ngài thì vẫn an nhiên, tĩnh mặc trong Thiền Ðịnh! 

Có  lần  Ngài  đang  tọa  Thiền  thì  chợt  có  vị  khách  đến  viếng.  Vị 

khách  ấy,  ngạc  nhiên  thay,  chính  là  Lục  Tổ  Huệ  Năng!  Ðức  Tổ 

Sư dạy Ngài rằng trong tương lai Ngài sẽ tới Mỹ quốc để độ sinh, 

rằng  ở  Tây  phương  Ngài  sẽ  gặp  nhiều  kẻ  hữu  duyên  có  thể 

hoằng dương Phật Pháp và Ngài sẽ độ vô lượng vô biên chúng 

sanh. Mãi đến lúc Ðức Tổ Sư từ biệt quay đi rồi, Ngài mới choàng 

tỉnh, nhớ lại rằng Ðức Huệ Năng vốn là người đời Ðường, 1.200 

năm về trước. Sau Ðệ Nhị Thế Chiến, Ngài vân du khắp nơi. Cuối 

cùng, trải hơn ba ngàn dặm, Ngài tới chùa Nam Hoa, bái kiến vị 

Ðại Thiện Tri Thức của thời bấy giờ là Lão Hòa Thượng Hư Vân. 

Lão Hòa Thượng lúc ấy đã 109 tuổi; vừa nhìn thấy Ngài, Lão Hòa 

Thượng  liền  nhận  ra ngay  sự  chứng  ngộ  của  Ngài.  Khi  đó,  Lão 

Hòa Thượng nói: "Như thị, như thị!"; và Ngài cũng đáp lại: "Như 

thị, như thị!" 

Bấy giờ, Lão Hòa Thượng Hư Vân ấn chứng sở đắc của Ngài, và 

Ngài  chính  thức  trở  thành  vị  Tổ  thứ  chín  của  dòng  pháp  Quy 

Ngưỡng. 

198 

Sau  đó,  Lão  Hòa  Thượng  dạy  Ngài  ở  lại  chùa  đảm  nhận  chức 

Viện Trưởng Viện Giới Luật của Chùa Nam Hoa. 

Năm  1950,  Ngài  từ  giã  chùa,  lên  đường  sang  Hương  Cảng.  Ở 

đây, Ngài sống tại một sơn động biệt lập, chẳng lai vãng gì đến 

bụi trần, tục lụy. Chẳng bao lâu, có vô số Tăng-lữ từ Trung Hoa 

Ðại  Lục  qua  Hương  Cảng  tỮ  nạn,  và  họ  cần  sự  giúp  đỡ  của 

Ngài. Cuối cùng, ứng với nhân duyên, Ngài rời sơn động, lập ra 

giảng đường và hai ngôi chùa, cùng trợ giúp xây dựng nhiều đạo 

tràng khác. 

Trong  suốt  mười  hai  năm  ở  Hương  Cảng,  Ngài  là  tấm  gương 

sáng, khổ hạnh, tinh tấn tu Ðạo, quên mình vì Phật Pháp. Ngài đã 

ảnh hưởng vô số thiện nam tín nữ, khiến họ phát tâm Bồ Ðề, quy 

y Tam Bảo, ủng hộ Phật Pháp. 

Năm 1962, Ngài đến San Francisco, Mỹ Quốc. Tại đây, nơi một 

nhà kho nhỏ, Ngài kiên trì tu hành trong im lặng, chờ đợi cho cơ 

duyên  hoằng  dương  Ðạo  Pháp  chín  mùi.  Lúc  ấy,  Ngài  tự  gọi 

mình là "Mộ Trung Tăng" (nhà Sư trong phần mộ), hay là Hoạt Tử 

Nhân (người đã chết nhưng còn sống). Những Phật tử hiểu biết 

sự tu hành chân chính của Ngài đều rất cảm động và cung kính 

ủng hộ, cúng dường Ngài. 

Năm 1968, Ngài biết cơ duyên đã đến; Ngài nói: "Một đóa hoa sẽ 

nở  ra  năm  cánh."  Mùa  hè  năm  đó,  Ngài  chủ  trì  Pháp  Hội  giảng 

Kinh  Lăng  Nghiêm  trong  96  ngày.  Khi  Pháp  Hội  kết  thúc,  quả 

nhiên có năm người Mỹ đầu tiên xin xuất gia với Ngài. 

Từ đó, Ngài tiếp tục chủ trì nhiều Pháp Hội khác, giảng giải Tâm 

Kinh,  Kinh  Ðịa  Tạng,  Kinh  Pháp  Hoa,  Kinh  Pháp  Bảo  Ðàn  v..v... 

199 

Năm 1971, Ngài giảng bộ kinh tối cao của Ðại Thừa, đó là Kinh 

Hoa Nghiêm. 

Song song với việc giảng Kinh, thuyết Pháp, Ngài còn làm vô số 

công  đức  độ  sinh  khác.  Năm  1976,  Ngài  thành  lập  Vạn  Phật 

Thánh Thành, nền tảng căn cứ địa để hoằng dương Phật Pháp ở 

Mỹ Quốc. Tại Thánh Thành, Ngài xây dựng chế độ Tùng-lâm, đào 

tạo Tăng, Ni, học chúng, tạo nhân duyên thù thắng cho sự chân 

chính tu hành. 

Mười Tám Ðại Nguyện của Hòa Thượng Tuyên Hóa 

Năm Hòa Thượng Tuyên Hóa 19 tuổi thì mẫu thân Ngài qua đời. 

Sau khi lo liệu chu toàn việc mai táng, Ngài tới Chùa Tam Duyên 

ở  Hợp  Nhĩ  Tân  (Harbin),  chính  thức  xuất  gia,  lạy  Hòa  Thượng 

Thường Trí làm Thầy. Ít lâu sau, Ngài tới mộ phần của mẫu thân 

thủ  hiếu.  Năm  đó,  nhân  ngày  vía  Ðức  Quán  Thế  Âm,  ngày  19 

tháng  6,  Ngài  đối  trước  chư  Phật,  Bồ  Tát  phát  mười  tám  đại 

nguyện: 

 "Kính lạy mười phương Phật, 

 Cùng với Tam Tạng Pháp, 

 Quá khứ, hiện tại Hiền Thánh Tăng, 

 Nguyện rủ lòng tác chứng: 

 Ðệ tử Ðộ Luân, 

 Thích An Từ, 

 Con nay phát tâm rằng: 

 Chẳng cầu phước báo hàng Trời, Người, 

200 

 Cùng Thanh Văn, Duyên Giác, 

 cho đến hàng Bồ Tát quyền thừa. 

 Duy nương Tối Thượng Thừa 

 mà phát Bồ Ðề tâm. 

 Nguyện cùng Pháp Giới chúng sinh, 

 Nhất thời đồng đắc 

 A nậu đa la tam miệu tam bồ đề."  

1. Nguyện rằng nếu có một vị thuộc hàng Bồ Tát ở mười phương 

ba đời, trong tận cùng hư không, biến khắp Pháp Giới, mà chưa 

thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

2.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Duyên  Giác  ở  mười 

phương  ba  đời,  trong tận  cùng  hư  không,  biến  khắp  Pháp  Giới, 

mà chưa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

3.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Thanh  Văn  ở  mười 

phương  ba  đời,  trong  tận  cùng  hư  không,  biến  khắp  Pháp  Giới, 

mà chưa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

4.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Trời,  Người  ở  trong 

Tam Giới, mà chưa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

5. Nguyện rằng nếu có một Người ở trong mười phương thế giới 

mà chưa thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

6.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  Trời,  Người,  A-tu-la  chưa  thành 

Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

201 

7. Nguyện rằng trong thế giới loài Súc Sinh, nếu còn một loài nào 

chưa thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

8. Nguyện rằng trong thế giới loài Ngạ Quỷ, nếu còn một kẻ chưa 

thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

9. Nguyện rằng trong thế giới loài Ðịa Ngục, nếu còn một kẻ chưa 

thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

10.  Nguyện  rằng  trong  Tam  Giới,  nếu  những  kẻ  từng  quy  y  với 

tôi, hoặc là Trời, Người, A-tu-la, các loài bay, lặn, động vật, thực 

vật,  linh  giới,  rồng,  súc  sinh,  quỷ,  thần,  mà  chưa  thành  Phật,  tôi 

thề không thủ Chánh Giác. 

11.  Nguyện  rằng  tất  cả  những  phước  lạc  mà  tôi  đáng  được 

hưởng đều hồi hướng phổ thí cho tất cả chúng sinh trong Pháp 

Giới. 

12.  Nguyện  rằng  một  mình  tôi  nhận  chịu  hết  tất  cả  khổ  nạn  của 

chúng sinh trong Pháp Giới. 

13. Nguyện rằng tôi sẽ phân linh vô số, phổ nhập tâm chúng sinh 

nào không tin Phật Pháp, làm cho họ bỏ ác, hướng thiện, hối quá 

sửa mình, quy y Tam Bảo, rồi cuối cùng thành Phật. 

14. Nguyện rằng tất cả chúng sinh nào, khi thấy mặt tôi, cho đến 

chỉ nghe tên tôi, đều phát tâm Bồ Ðề, mau đắc thành Phật Ðạo. 

15.  Nguyện  rằng  luôn  tôn  kính  điều  Phật  dạy,  và  thực  hành  mỗi 

ngày ăn một bữa. 

16.  Nguyện  giác  ngộ  loài  hữu  tình,  khắp  nhiếp  thọ  các  loài  căn 

cơ. 

202 

17. Nguyện trong đời nầy tôi sẽ đắc Ngũ Nhãn, Lục Thông, và phi 

hành tự tại. 

18. Nguyện tất cả mọi cầu nguyện đều hoạch đắc mãn túc. 

Cuối cùng: 

 "Chúng sinh vô biên thệ nguyện độ. 

 Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. 

 Pháp môn vô lượng thệ nguyện học. 

 Phật Ðạo vô thượng thệ nguyện thành."  



Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển 

1. Dịch giả phải thoát mình ra khỏi động cơ tự truy cầu danh lợi. 

2. Dịch giả phải tu tâm dưỡng tánh, dứt bỏ đi thói cao ngạo. 

3. Dịch giả phải tự chế, không được tự khen rồi chê bai kẻ khác. 

4.  Dịch  giả  không  được  tự  cho  mình  là  tiêu  chuẩn,  là  thước  đo, 

rồi hạ thấp kẻ khác bằng cách tìm lỗi lầm nơi tác phẩm của họ. 

5. Dịch giả phải lấy tâm Phật làm tâm mình. 

6. Dịch giả phải dùng Trạch Pháp Nhãn để phán xét đâu là chân 

lý. 

7. Dịch giả phải cung kính cầu thỉnh Cao Tăng, Ðại Ðức ở mười 

phương chứng minh cho bản dịch của mình. 

203 

8.  Dịch  giả  phải  hoan  hỷ  truyền  bá  giáo  nghĩa  nhà  Phật  bằng 

cách in Kinh, Luật, Luận một khi phần phiên dịch của mình được 

chứng minh là đúng đắn. 



204 





Document Outline


	Thông Suốt Mọi Pháp-Niệm Quán Âm

	Quán Thế Âm Bồ-tát Là Huynh Ðệ Của Chúng Ta

	Khai Thị Thất A Di Ðà

	Qui Củ Thiền Thất

	Tham Thoại Ðầu-Dùng Vọng Tưởng Ðể Chế Phục Vọng Tưởng

	Chân Thật Tu Hành, Chớ Buông Lung

	Dùng Phương Pháp Ðiện Liệu Ðể Thanh Lọc Không Khí

	Ma Tới Ðể Giúp Quý Vị Tu Ðạo

	Tổ Sư Bồ Ðề Ðạt Ma Tới Trung Quốc

	Bí Quyết Khống Chế Vọng Tưởng

	Tham Thoại Ðầu

	Cảnh Giới Thiền

	Ngồi Thiền Có Thể Chấm Dứt Sinh Tử

	Tu Hành Cần Phải Nhẫn Nại

	Tham Thiền là Phương Pháp Khai Ngộ

	Không Trừ Vọng Tưởng thì Chẳng Thể Khai Ngộ

	Khai Ngộ Phải Ðược Ấn Chứng Mới Ðúng Pháp

	Thiện, Ác Không Rời Một Niệm Ở Tâm Ta

	Sự Tích Ngài Huyền Trang Ði Thiên Trúc Thỉnh Kinh

	Tham Thiền Phải Hồi Quang Phản Chiếu

	Thiền Ðường Là Ðạo Tràng Tuyển Phật

	Tham Thiền Là Thực Tập Lục Ðộ Ba-La-Mật

	Sự Tích Xuất Gia Của Hòa Thượng Hư Vân

	Sự Tích Xuất Gia Của Hòa Thượng Tuyên Hóa

	Nhân Duyên Xuất Gia Của Hành Giả Quả Tá

	Nhân Duyên Xuất Gia Của Hành Giả Quả Thuấn

	Sáu Ðại Tông Chỉ Của Người Tu Ðạo

	Tham Miết Sẽ Tự Nhiên Khai Ngộ

	Tu Ðạo Không Nên Tranh Hơn

	Mục Ðích Của Người Tu Hành Là Thành Phật

	Hãy Chấm Dứt Vọng Tưởng! 

	Nhập Ðịnh Không Phải Là Ngủ

	Kinh Lăng Nghiêm Là Kinh Ngụy Tạo Chăng? 

	Phải Thực Tập Bát Nhã Ba La Mật Ða

	Người Tu Hành Không Ðược Nói Dối

	Người Tu Hành Phải Chịu Khổ

	Trừ Vọng Tâm, Giữ Chân Tâm

	Khi Mê Thầy Ðộ, Khi Ngộ Tự Ðộ

	Tham Thiền Phải Khắc Phục "Cửa Ðau" 

	Thế Nào Là Ðủ Tư Cách Tham Thiền

	Thân Mang Bệnh Khổ Bởi Duyên Nào? 

	Tham Ðắm Cảnh Giới Thì Chiêu Cảm Ma Chướng

	Cảnh Giới Tứ Thiền Thiên

	Bí Quyết Của Tham Thiền

	Kiếm Báu Của Kim Cương Vương Chặt Ðứt Vọng Tưởng

	Sơ Lược về Hòa Thượng Tuyên Hóa

	Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển




cover_image.jpg





